
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anno XXXI (2025) – Nuova serie 

2025 – N. 2 

 

 



 

 

 

 

 



  

 

Nota 

 

La rivista nasce nel 1969, diretta dal prof. Antonio Russo. 

Dopo vari anni di pubblicazioni regolari e un periodo di inter-

ruzione ritorna con nuova veste grafica ed una serie di numeri 

di raccordo sotto la direzione del prof. Dario Sessa.  

Essa si propone di costituire uno strumento privilegiato di 

partecipazione al dibattito culturale, coltivando non solo la 

cultura specificamente teologica, ma ogni forma di problema-

tica rilevante ai fini della promozione umana e culturale, in 

una prospettiva aperta alle scienze umane e ad ogni contributo 

scientificamente valido. 

La rivista è aperta, inoltre, a tutti gli Istituti Superiori di 

Scienze Religiose del Sud ed ai contributi di tutti gli Enti cul-

turalmente impegnati nella comune ricerca della verità e nella 

consapevolezza che questa passa attraverso lo studio, la ri-

flessione e il dialogo. 

 

 

Consiglio di redazione 

 

Dario Sessa (Direttore responsabile) 

Antonio Scarpato 

Ernesto Russo 

Francesco Russo 

 

 
Si ringraziano il dr. Marco Cirillo e il dr. Gianpaolo Langella per 

l’aiuto nella correzione delle bozze e la sig.ra Rosalia Cannone per il 

prezioso lavoro di editing. 

 

 

 

Autorizzazione Tribunale di Napoli 2036 del 01/03/1969 

Versione online pubblicata ai sensi della l. n. 62 del 07/03/2001 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 

 

 

 

 

INDICE DEL N. 2/2025 

 

 

DARIO SESSA 

Editoriale .................................................................................................................. 3 
 

SALVATORE GIULIANO  

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica nella comprensione 

della fede cristiana ................................................................................................... 7 
 

MATTHEW ANTHONY EDEM 

Anne Conway: la simpatia come carattere della natura ........................................ 25 
 

DARIO SESSA 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia 

contemporanea ....................................................................................................... 51 
 

MARIA ROSARIA CIRELLA 

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” e 

paradigma di “sinodalità” ..................................................................................... 87 
 

MAURO SESSA 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale .......................... 107 
 

GIANPAOLO LANGELLA 

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco ................................ 145 
 

MARCO CIRILLO 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona: dal rito alla prassi 

pedagogico-pastorale ........................................................................................... 161 

 
 RECENSIONI ………………………………………………......…………………………193 

 

 



 

 

 



     

DARIO SESSA 

 

3 

 

 

 

 

Editoriale 
 

di Dario Sessa 

 

Il numero 2 del 2025 si presenta miscellaneo. Esso consta di ben sette contri-

buti e, come di consueto, si chiude con una ricca serie di recensioni. 

Il primo saggio intitolato Lex orandi, lex credendi. La mistagogia litur-

gica nella comprensione della fede cristiana è del prof. Salvatore Giuliano, 

docente di teologia sacramentaria. L’A. fa riferimento al celebre lemma di 

Prospero di Aquitania, per analizzarne la sintesi che ricorda come, nel percor-

so compiuto dalla riflessone teologica, la Comunità dei credenti, nella lettura 

della Scrittura e nella celebrazione dei sacramenti consegnati da Gesù, abbia 

generato quella che l’A. stesso definisce “una disciplina liturgica” proprio a 

partire dal sentire comune della fede, “vissuta, creduta e pregata” con “un 

cuore solo e un’anima sola” (At 4, 32). Per l’A. del saggio, di fronte 

all’allontanamento dalla vita sacramentale che l’Occidente moderno sta spe-

rimentando nella prospettiva di una crescente e strisciante secolarizzazione, è 

necessario riconsiderare nella stessa riflessione teologica il criterio mistagogi-

co ed esperienziale legato alle celebrazioni liturgiche, perché l’incontro con 

Dio trovi ancor meglio il suo compimento.  

Il secondo saggio del prof. Dario Sessa, intitolato La pista 

dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea, indaga 

sul rapporto tra filosofia e psicologia. Partendo dal presupposto che la psico-

logia non è una disciplina comprensibile in se ipsa, in quanto non auto-

fondante, l’A. indaga sulla sua radicazione che si collega a visioni filosofiche, 

in particolare antropologiche, implicite o esplicite dell’essere umano. Le di-

namiche della sofferenza e del cambiamento si chiariscono, infatti, all’interno 

di un quadro più ampio che cerca di rispondere alla questione basilare, cioè 

“l’uomo chi è?”. Di qui la necessaria riconduzione a determinati modelli di 

natura umana, concezioni del senso della vita e del rapporto con l’altro, pro-

spettive progettuali e modalità che permettano quella reformatio in melius de-

nominata “guarigione”. L’A. si propone di interfacciarsi in tal senso con tre 

figure che, tra i numerosi pensatori che maggiormente hanno influenzato il 

pensiero psicologico, si potrebbero prendere ad esempio e che, pur essendo 

lontani cronologicamente, anticipano in maniera sorprendente le principali 

tematiche della psicologia contemporanea: Socrate, Platone e Agostino 

d’Ippona, i fautori della “pista dell’interiorità”. 



 

Editoriale 

 

4 

 

 

 

Il dr. Anthony Edem offre il contributo dal titolo “Anne Conway: la 

simpatia come carattere della natura”. L’A. mette in evidenza come, per la 

Conway, la “simpatia” superi i parametri della mera relazione sociale e cultu-

rale per approdare ad inserirsi “nel carattere universale della natura”. Nei suoi 

Principi, peraltro, ella puntualizza come il significato della simpatia, di per sé 

poco autoesplicativo, vada considerato nella sua traiettoria in termini di svi-

luppo storico e vada convalidato in contesti interdisciplinari. La Conway, vi-

sta come “un profeta della natura”, propone una riflessione sulla simpatia se-

condo una prospettiva etica solidamente costruita sulla metafisica, in quanto 

“possiamo agire correttamente solo in base all’ontologia del nostro essere”. 

Scoprendo di essere tutti “imparentati con il resto della natura”, porta a tratta-

re ogni altro essere “con la gentilezza che si riserva a coloro che sono legati 

da una certa parentela” e l’atteggiamento virtuoso si “estenderà anche al mo-

do in cui gli esseri umani trattano il resto della natura”.  

Il saggio La casa di Priscilla e Aquila, icona di “chiesa domestica in 

uscita” e paradigma di “sinodalità” viene proposto dalla prof.ssa Maria Ro-

saria Cirella, biblista. Com’è noto, i due sposi Priscilla/Prisca e Aquila, furo-

no ferventi “collaboratori” dell’apostolo Paolo e la loro famiglia può essere 

senza dubbio definita un modello di comunione ecclesiale e di testimonianza 

missionaria. L’A. nel saggio esamina criticamente quella che definisce 

“traiettoria comunitaria e missionaria della coppia”, attraverso una ricca e det-

tagliata analisi esegetica dei dati biblici ed alla luce di informazioni storiche 

altrettanto precise e puntuali. In particolare viene sottolineato come la fami-

glia di Priscilla e Aquila incarni nella chiesa delle origini “una sinergia esem-

plare tra vita familiare e servizio apostolico” e sappia coniugare nelle vicissi-

tudini della vita di ogni giorno “la comunione sponsale con l’impegno mis-

sionario”. Non a caso, la loro menzione nel NT riflette il loro ruolo di corre-

sponsabilità attiva nell’ospitalità, nella formazione e nell’evangelizzazione. 

L’A., peraltro, rileva come, alla luce dei testi biblici, emerga anche una loro 

presenza dinamica e itinerante in svariate comunità cristiane come Corinto, 

Efeso e Roma, evidenziando l’efficacia e i frutti della loro rete di relazioni 

comunitarie. Di qui la tesi di fondo del saggio, che porta l’A. a presentarli 

come icona di quella che è definita “chiesa domestica in uscita” e paradigma 

di “sinodalità” orientata all’annuncio e alla missione.  

Il dr. Mauro Sessa, psicologo, propone un saggio dal titolo L’avventura 

psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale. In continuità con gli altri 

contributi, l’A. analizza il contributo dell’approccio al benessere della persona, 
nell’ottica sistemica, evidenziando come il soggetto individuale sia parte inte-

grante del sistema da cui proviene, con particolare riferimento alla famiglia. 



     

DARIO SESSA 

 

5 

 

 

 

Evidenzia, altresì, come l’opzione sistemico-relazionale costituisca un vero e 

proprio “salto epistemologico” rispetto alla psicologia tradizionale, alla luce 

dell’apporto determinante di Ludwig von Bertalanffy, dei suoi sviluppi a Palo 

Alto in America e in Italia con la “Scuola di Milano”. Viene presentata una 

accurata analisi del paradigma e degli attributi del sistema, come comunica-

zione interattiva, autoregolazione e auto-organizzazione. L’A. offre, quindi, 

un quadro degli sviluppi operativi della scuola, soffermandosi sui concetti 

nodali, come, ad esempio la schismogenesi, l’omeostasi, la differenziazione 

del sé e presentando le tecniche elettivamente adottate in termini psicotera-

peutici. 

Il saggio del dr. Gianpaolo Langella dal titolo Linee portanti della filo-

sofia del diritto di Giuseppe Prisco costituisce un estratto della sua brillante 

tesi di baccalaureato in SS.RR., alla quale la Commissione ha riconosciuto la 

dignità di pubblicazione. L’A. si propone di analizzare l’apporto giusfilosofi-

co del Card. Giuseppe Prisco, noto più come filosofo morale che come filoso-

fo del diritto, per evidenziare il contributo del grande neotomista napoletano 

proprio all’interno del dibattito relativo alla fondazione del diritto ed alla ge-

stione delle consequenziali prassi. L’A. evidenzia come Prisco sia interprete 

di un’istanza che dovrebbe caratterizzare la coscienza giusfilosofica di ogni 

giurista, che riguarda la consapevolezza del rischio antropologico legato a 

quell’insensata epoché, che, sospendendo ogni giudizio, consiste 

nell’astenersi dal chiedersi seriamente il perché del diritto, il senso e la porta-

ta della ricerca giuridica, preferendole una più comoda descrizione degli isti-

tuti e finendo, così, per ridurre l’intero discorso giuridico al rango di sterile 

tecnicismo al servizio non della persona umana, ma del potere, assolutizzando 

la norma positiva e trascurando ogni superiore dimensione di giustizia.  

Anche il saggio del dr. Marco Cirillo dal titolo La juta dei femminielli 

alla Mamma Schiavona: dal rito alla prassi pedagogico-pastorale costituisce 

l’estratto di una brillante tesi di licenza in SS.RR., cui la Commissione ha ri-

conosciuto la dignità di pubblicazione. L’A. esamina il celebre fenomeno re-

ligioso al di là della sua valenza folcloristica, focalizzando l’attenzione sulle 

tre dimensioni costitutive del rito del pellegrinaggio, declinandole in maniera 

decisamente originale. La dimensione della socialità nelle “paranze”, che si 

spostano in festosi gruppi su bus noleggiati per l’occasione o tramite la funi-

colare; la dimensione della normatività, soprattutto nella scansione dei canti 

corali, eseguiti nelle varie fasi; la dimensione della periodicità, in quanto la 

juta si svolge attualmente in due date precise: l’8 settembre nella Natività del-

la Beata Vergine Maria (la juta “dei napoletani”) e il 2 febbraio, la cosiddetta 

juta “dei femminielli”. Alla luce della tradizione popolare napoletana, viene 



 

Editoriale 

 

6 

 

 

 

anche chiarito il termine femminiello, figura pienamente assimilata al tessuto 

sociale tipico partenopeo, che trova una sua collocazione nell’ordine sociale, 

a patto che la sua immagine pubblica rientri nello schema binario dei generi, 

come omologata al modello femminile. In tale contesto culturale, il rito della 

juta dei femminielli al santuario di Montevergine, si presenta appunto come 

un rito sui generis con una propria particolarità.  

Come di consueto una serie ampia di recensioni, alcune delle quali no-

tevolmente dettagliate, chiude il numero della Rivista. 
 

 



     

SALVATORE GIULIANO 

 

7 

 

 

 

 

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica nella comprensione della fe-

de cristiana 

 

di Salvatore Giuliano 

 

Il lemma di Prospero di Aquitania, attraverso un’efficace e comprensibile 

sintesi, ha sempre ricordato, nel percorso compiuto dalla riflessone teologica, 

come la Comunità dei credenti, nella lettura della Scrittura e nella celebrazio-

ne dei sacramenti consegnati da Gesù, abbia generato una disciplina liturgica 

proprio a partire dal sentire comune della fede, vissuta, creduta e pregata con 

«un cuore solo e un’anima sola» (At 4, 32). Innanzi all’allontanamento dalla 

vita sacramentale che l’Occidente moderno sta sperimentando è necessario ri-

considerare, nella stessa riflessione teologica, il criterio mistagogico ed espe-

rienziale legato alle celebrazioni liturgiche perché l’incontro con Dio trovi 

ancor meglio il suo compimento. 

 

1. L’esperienza mistagogica nella tradizione dei Padri 

   

La Chiesa, fin dalle sue origini, nel celebrare il Mistero ad essa rivelato 

ha articolato in gesti, formule e riti ciò che comprendeva sempre meglio nella 

meditazione della Scrittura la quale, nella celebrazione comunitaria, diventava 

“Parola di Dio per l’uomo” in una forma ancor più efficace. La liturgia, tutta-

via, non traduceva soltanto la Scrittura in gesti e riti ma anche la vita 

dell’uomo risuonava in essa con tutte le sue attese e con i suoi drammi. Il de-

siderio di comunione, l’attesa della parusìa, le deviazioni della fede da cor-

reggere, si trasformavano in gesti e parole che davano corpo, in modo quasi 

animato, alla presenza del Risorto che si ripresentava nell’oggi di ogni cele-

brazione eucaristica. Il gesto semplice della fractio panis di Gesù nell’ultima 

cena, alla luce della Pasqua, si arricchiva e si articolava in modo tale che i cri-

stiani potessero rivivere, ad ogni celebrazione, l’esperienza viva dell’incontro 

con il Crocifisso-Risorto, come la prima volta nel Cenacolo di Gerusalemme.  

La Comunità dei credenti cresceva e la liturgia orientava la vita e tutti co-

loro che sperimentavano l’amicizia di Cristo avevano la possibilità di far ri-

suonare ogni domenica la bellezza di quell’esistenza divina a loro donata e 

che prendeva via via forma in ciascuno. Aumentava la comunione, aumentava 

la santità, aumentava il coraggio di testimoniare la fede anche quando i tempi 

si facevano difficili. L’eucaristia era sempre più il centro propulsore di tutto il 

cammino ecclesiale nella storia.  



 

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica 

 

8 

 

 

 

È da un’eucaristia sperimentata come viva che nascevano l’articolarsi del-

la carità comunitaria, le varie forme di ministerialità, la formazione dei cre-

denti che vibravano nell’ascolto della Parola e nell’unione sacramentale. Il 

“fate questo in memoria” di Lui non era percepito come un “precetto” da 

adempiere ma come il bisogno impellente da sperimentare perché, come di-

cevano i cristiani della Chiesa di Abitene, “senza la domenica non possiamo 

vivere!”1.  

Le liturgie prendevano forma attraverso la fede che si andava sempre me-

glio precisando nella sua formulazione e il mistero veniva raccontato, celebra-

to, vissuto nei singoli riti accompagnati da parole che ne esprimevano il signi-

ficato. Non soltanto la liturgia ma anche l’architettura dei primi secoli assu-

meva forma del mistero celebrato e gli arredi, i paramenti, i colori e la musica 

concorrevano a rendere visibile l’invisibile.  

La categorica misterica, particolarmente compresa nell’esperienza liturgi-

ca della grecità, assumeva nel cristianesimo nascente un nuovo significato.  

Nel paganesimo greco, la liturgia che comunicava l’esperienza della divi-

nità era chiamata epopteìa; essa era riservata a pochi che raggiungevano uno 

stato superiore di conoscenza di quelli che erano detti i “misteri”. Agli eletti 

non era lecito divulgare ciò che essi udivano e vedevano nei riti. Con la paro-

la “mistero” (che deriva dal greco μυστήριον [mysterion] reso poi in latino con 

mysterium) si indicavano normalmente i culti di carattere esoterico che si dif-

fusero in tutto il mondo greco antico e mediorientale. L’etimologia del voca-

bolo risalirebbe alla radice greca μω, di origine onomatopeica, che esprimeva 

il tentativo di parlare tenendo chiusa la bocca (da cui deriva, per esempio, il 

termine muto). Da questa radice sarebbero derivati i termini greci μύω [myo] 

(iniziare ai misteri), μύησις [myesis] (iniziazione) e μύστης [mystes] (iniziato). 

Tale terminologia rimandava a una realtà non esprimibile a parole, di fronte 

alla quale chiudere la bocca. Il verbo greco muein, che significa chiudere, ri-

manda, pertanto, ad una realtà che supera le capacità espressive del linguag-

gio umano, per cui essa rimane nascosta, velata ma, nello stesso momento, 

«svelata» ad un piccolo gruppo d’iniziati. Il mistero non dicibile, però, dona-

va a coloro che lo partecipavano una forte portata salvifica perché elevava 

l’uomo alla soglia della divinità. Tutti i “misteri”, compresi quelli greci di 

Eleusi o quelli Orfici, prevedevano un cammino iniziatico, scandito in tre 

momenti fondamentali: una rappresentazione simbolica del mistero stesso (ad 

esempio, nei misteri eleusini lo Jerofante faceva vedere una spiga matura a 

                                                           
1
 G. MICUNCO, Sine Dominico non possumus. I martiri di Abitene e la Pasqua domenicale, 

Ecumenica Editrice, Bari 2004, p. 28.  



     

SALVATORE GIULIANO 

 

9 

 

 

 

tutti i neofiti che avevano superato le varie prove iniziatiche), la rivelazione 

del significato nascosto dell’esperienza misterica e la formulazione concettua-

le di quanto sperimentato.  

Filone, nonostante la sua origine ebraica, s’interessò molto ai misteri pa-

gani. Per lui la discesa della Torah fu un vero “mistero”. Plutarco, il quale 

credeva che la parte più alta della filosofia fosse la teologia misterica e inizia-

tica, dichiarava di aver ricevuto un gran numero di misteri da custodire. Va 

inoltre rilevato il carattere affettivo ed emozionale di tali celebrazioni sacre2.  

La Chiesa ha utilizzato questo antico significato esprimendolo nell’an-

nuncio del mysterium fidei (mistero della fede) proclamato durante la Santa 

Messa: la realtà “velata” sotto le specie eucaristiche è anche “s-velata” dalle 

parole consacratorie perché sia riconosciuta la presenza viva e salvifica del 

Crocifisso-Risorto. Erano le celebrazioni a dare ai credenti delle prime comu-

nità la possibilità di comprendere meglio il mistero celebrato e non il contra-

rio. I teologi del I secolo “prima pregano e poi credono, pregano per poter 

credere, pregano per sapere come e cosa dovranno credere: per i Padri e per i 

teologi dell’intero I millennio, il luogo privilegiato dove si studiano i sacra-

menti è infatti la liturgia della Chiesa”3. 

La liturgia dei primi secoli, come anche la stessa teologia, fu tutta segnata 

dalle preoccupazioni pratiche dei credenti. I primi pastori sono stati pastori e 

capi della comunità cristiana e la loro sollecitudine primaria fu quella di su-

scitare e nutrire la fede di coloro che erano loro affidati. La liturgia, come la 

teologia dei primi secoli, viveva un rapporto speciale con la vita quotidiana 

dei cristiani e conduceva ad una vita di fede, di speranza e di amore.  

Quando ci accostiamo ai Padri della Chiesa, osserviamo che la liturgia 

non è un aspetto separato dalla riflessione o dalla vita. «Nel periodo patristico 

[…] un “teologo” non si sarebbe trovato in un’università a leggere o a scrive-

re per dotte riviste, ma più probabilmente sarebbe stato un vescovo che pre-

siedeva l’eucaristia della sua comunità».4 Coloro che hanno articolato il sape-

re teologico e il rito liturgico erano anche pastori che avevano il polso delle 

“gioie e le speranze, le tristezze e le angosce degli uomini”5 del loro tempo, 

                                                           
2
 S. GIULIANO, Alla sorgente della vita, LEV, Città del Vaticano 2018, p. 30.  

3 G. FAUSINI, Il metodo mistagogico, in F. GIACCHETTA (a cura di), Teologia sacramenta-

ria, Cittadella, Assisi 2015, p. 40.  
4 J. DRISCOLI, Alla scoperta della dinamica, “lex orandi-lex credendi” nella teologia pre-

nicena, in M. BIELAWSKI-M SHERIDAN (a cura di), Storia e teologia all’incrocio. Oriz-

zonti e percorsi di una disciplina, Lipa, Roma 2002, p. 62. 
5 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Costituzione pastorale Gaudium et spes (7 di-

cembre 1965), in AAS 58 (1966), 1025-1115, n. 1. 



 

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica 

 

10 

 

 

 

perché da essi ascoltati e incontrati, nella vita comunitaria e nelle celebrazioni 

liturgiche.  

L’espressione lex orandi, lex credendi, attribuita a Prospero di Aquitania, 

monaco laico della Gallia e difensore delle tesi di Agostino sulla Grazia, co-

stituì una sintesi di quello che era stato il cammino che vide pastori, catechisti 

e laici fare esperienza del Mistero attraverso la Parola e i riti. “In sintesi è 

possibile affermare che nell’antichità cristiana la liturgia è teologia”6.  

Accadeva spesso che i Misteri celebrati venissero accompagnati da spie-

gazioni puntuali che rendevano al credente la possibilità di comprendere me-

glio ciò che si stava vivendo e alla Grazia la possibilità di fruire con sempre 

maggiore efficacia. Tale mediazione costituiva la “mistagogia” dei primi se-

coli e contribuiva a rendere esperienziale il mistero che veniva prima amato e 

celebrato e poi conosciuto a livello concettuale.  

La parola “mistagogia”, che nel contesto religioso significava iniziazione 

ai misteri, ebbe presso i cristiani un uso particolare: fu riferita specialmente al 

periodo post-battesimale e ai suoi riti. Il complesso di insegnamenti che aiu-

tavano i neofiti a comprendere meglio la loro partecipazione alla vita divina 

mediante le realtà sacramentali fu chiamato catechesi mistagogica. Per esten-

sione, mistagogia venne a significare anche il periodo di neofitato in cui si te-

nevano le catechesi post-battesimali. Il tempo della mistagogia corrisponde 

generalmente ai cinquanta giorni che seguono la Pasqua ed ha come finalità di 

procurare che i nuovi battezzati giungano ad acquistare una comprensione più 

profonda e un’esperienza più viva della vita cristiana. Per questo, il Rito 

dell’iniziazione cristiana degli adulti indica tre mezzi: la meditazione del 

vangelo, la partecipazione all’eucaristia e l’esercizio della carità” (n. 37). 

Il primo di questi mezzi aveva una grande importanza presso i primi cri-

stiani. Era favorito dalla predicazione del vescovo, dalla catechesi mistagogi-

ca, una specie di commento spirituale circa i riti dell’iniziazione, con una par-

ticolare insistenza sulla tipologia biblica su cui questi commenti si appoggia-

vano, ed anche circa le esigenze di vita che derivavano dall’impegno battesi-

male. Ciò veniva sviluppato, generalmente, nelle messe delle domeniche di 

Pasqua. Una finalità importante della mistagogia era anche quella di procura-

re ai nuovi battezzati “un’integrazione più piena e più consapevole nella co-

munità” (n. 235), “invitandoli ad approfondire l’esperienza comunitaria, per 

                                                           
6
 M. SODI, Metodo teologico e lex orandi, in Il metodo teologico (a cura di M. SODI), LEV 

2008, p. 207.  



     

SALVATORE GIULIANO 

 

11 

 

 

 

conseguire alcuni rapporti più facili e più fruttuosi coi fedeli e recare ad essi 

una visione rinnovata delle cose (n. 39)”7. 

L’esperienza viva del Mistero di Dio, amato nella liturgia e servito nei 

fratelli, costituiva la motivazione fondante di ogni scelta di fede cristiana. Lo 

stesso San Paolo aveva già ammonito la Comunità di Corinto affermando che 

“la conoscenza riempie di orgoglio, mentre l’amore edifica. Se qualcuno cre-

de di conoscere qualcosa, non ha ancora imparato come bisogna conoscere. 

Chi invece ama Dio, è da lui conosciuto” (1Cor 8, 13).  

La vita liturgica riceveva così nel culto cristiano un significato completa-

mente diverso da quello compreso nel paganesimo dove l’atto liturgico era un 

sacrum facere: “Fare”, produrre un’azione “sacra” per rapportarsi al divino 

perché egli potesse rivolgersi benevolmente all’uomo e ottenergli benevolen-

za.  

La liturgia cristiana, e quindi tutta l’azione sacramentaria, non è l’insieme 

di azioni sacre che vengono “prodotte” dall’uomo, ma è uno sperimentare nel-

la storia umana l’irruzione di un Dio che si fa storia entrando in essa, perché 

l’uomo possa “contemplare con gli occhi, toccare con le mani, udire con gli 

orecchi” il mistero che diventa sperimentabile e “comprensibile”. In questo 

modo Dio stana l’uomo dalla sua solitudine per dargli un amico per la vita, 

immergendolo totalmente nella Sua Vita trinitaria.  

Nell’istituire il battesimo, Gesù ha indicato ai suoi Apostoli non soltanto 

un gesto liturgico da compiere con dell’acqua perché il rito diventasse veicolo 

della Sua Grazia in noi, ma ha anche voluto significare ciò che nel profondo 

ogni atto sacramentale compie nel credente. Chiedendo di battezzare “nel 

nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo”, il testo evangelico utilizza 

volutamente non “eis”, ma “ein”, indicando cioè un atto che immerge nella 

vita della Trinità.  

Il nome nella Scrittura indica la realtà della persona. Gesù chiede non di 

battezzare “a nome” ma “nel nome”. Non come un ambasciatore che compie 

un gesto a nome di un altro, ma come chi sta compiendo un atto di “immer-

sione” nella vita divina dell’Altro, di Dio8. L’azione sacramentaria, secondo il 

pensiero di Gesù, è quindi comparteciparci della sua natura divina attraverso 

dei riti perché l’uomo possa sperimentare “plasticamente” il desiderio del Pa-

dre di “divinizzarci”. La compartecipazione della natura divina all’uomo, che 

                                                           
7 Cfr. J. DANIELOU‑R. DU CHARLAT, La catechesi nei primi secoli, Elle Di Ci, Leumann 

(TO) 1969; SACRA CONGREGAZIONE PER I SACRAMENTI E IL CULTO DIVINO, Rito 

dell’iniziazione cristiana degli adulti (RICA), LEV, Roma 1976; C. VAGAGGINI, Il senso 

teologico della liturgia, Paoline, Roma 19654, pp. 556‑584. 
8 S. GIULIANO, Alla sorgente della vita, cit., p. 3.  



 

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica 

 

12 

 

 

 

gli orientali chiamano theosis (e noi occidentali abbiamo espresso come “san-

tificazione” o “grazia santificante”), è l’orizzonte dell’azione liturgica che 

esprime il desiderio di Dio a cui l’uomo dona la sua risposta partecipando, at-

traverso il mistero liturgico, a questa intima comunione.  

 
«Con il Nazareno si realizza il desiderio atavico dell’uomo di essere 

come il suo Creatore. Tale anelito, riportato nel terzo capitolo del 

libro della Genesi e, ancor prima nella letteratura pagana, è stato 

narrato come tentazione o come indomabile pulsione a superare la 

natura umana per carpire quella divina. Il fuoco sacro che Prometeo 

ruba agli dei per farne dono ai mortali esprime molto bene questo 

bisogno di trascendersi che ciascun uomo sente in sé; tuttavia, egli 

si sente misteriosamente schiavo di una natura che lo tiene soggio-

gato nella precarietà e nella morte. L’essere umano, nonostante 

conviva da sempre con la morte, non si è mai rassegnato a essa, 

perché sente che in fondo non gli appartiene: egli non è stato creato 

per la morte ma per la vita. Cristo rivela all’umanità che essa, a 

causa del peccato, è entrata in una misteriosa trappola che conduce 

alla morte non solo in questa vita ma anche verso la drammatica 

possibilità di una “morte eterna o seconda morte” (Ap 20). Il Figlio 

di Dio, entrando nella storia e prendendo su di sé la nostra natura 

umana, ci ha mostrato come vive Dio e noi, avendo registrato la sua 

vita con i Vangeli, possiamo attingere a questa natura divina. Non 

c’è bisogno, quindi, di tentativi furtivi che depredino Dio ma solo 

apertura di cuore alla sorprendente volontà del Padre Celeste che ha 

mandato suo Figlio perché chiunque crede in Lui non muoia ma 

abbia la vita eterna. Questa rivelazione divina si propone con la 

chiamata, per pura Grazia, di tutti gli uomini alla salvezza e con la 

riconciliazione delle nazioni riunite in uno stesso corpo mistico, la 

Chiesa e, infine, con la ricapitolazione di tutto l’universo in Cristo. 

I sacramenti sono considerati l’avvio di tale vita divina che, comu-

nicata nel battesimo, è resa possibile attraverso l’azione dello Spiri-

to effuso in pienezza nella confermazione, per essere, poi, conti-

nuamente alimentata dal nutrimento dell’eucaristia»9. 

 

2. L’articolazione della mistagogia nel secondo millennio tra monachesimo e 

scolastica  

 

Agli inizi del secondo millennio esistono due grandi gruppi di scuole teo-

riche: il primo rappresentato dalla teologia monastica e il secondo dalla teolo-

                                                           
9 Ivi, p. 45.  



     

SALVATORE GIULIANO 

 

13 

 

 

 

gia scolastica. In estrema sintesi potremmo dire che la prima ha come scopo il 

credo ut experiar, la seconda ut intelligam10. Due scuole che nascono per “il 

fatto che due ambiti di vita hanno corrisposto a due modi differenti di rifles-

sione religiosa”11. Per essa si può parlare di coesistenza «perché questi due 

medioevi non furono successivi ma contemporanei; “paralleli”, pur con la ri-

serva talvolta di incontrarsi, senza però mai confondersi. Ebbero tra loro con-

flitti occasionali ma trassero profitto l’uno dall’altro»12.  

Quando parliamo di “teologia monastica” non dobbiamo far riferimento 

ad una teologia nata in un certo ambiente e utilizzata dallo stesso; ci troviamo 

invece innanzi ad “una maniera di fare teologia che in realtà è di tutta la Chie-

sa e continua ad appartenerle. Essa era stata praticata nel XII secolo da molti 

canonici regolari e generalmente, in questo periodo e anche in precedenza, da 

tutti coloro che facevano teologia senza avvalersi del metodo scolastico”13.  

Leclercq, riferendosi al giudizio di A. Landgraf, profondo conoscitore 

della scolastica, afferma che la teologia monastica è “la vera teologia tradi-

zionale da cui la prima scolastica si è staccata”14. Per non identificarla con un 

ambiente particolare, per la teologia monastica è stato recentemente proposto 

il termine di “teologia sapienziale”. Questo titolo avrebbe il “vantaggio di 

sganciarla da determinate forme di vita religiosa e da epoche storiche che 

l’avrebbero condizionata”15.  

La teologia di Bernardo, ad esempio, in netta continuità con la teologia 

dei Padri, è una teologia biblica ma anche con un fortissimo carattere espe-

rienziale. Bernardo, “ultimo dei Padri per nulla inferiore ai primi”16, scriveva 

facendo riecheggiare nei suoi suggerimenti di vita spirituale la Scrittura e la 

liturgia, lasciando che fossero esse ad illuminare la vita e l’esperienza 

dell’uomo. L’esperienza di Dio riportata nella Scrittura è, in Bernardo, ripro-

ponibile nei sacramenti della Chiesa “dove Cristo passa e ripassa”17, dandoci 

la possibilità di incontrarlo. Da questo incontro nasce il desiderio di imitazio-

                                                           
10 Cfr. R. GRÉGORIE, La teologia monastica, Abbazia San Benedetto Seregno, Viboldone 

1994, pp. 17-18.  
11 J. LECLERCQ, Esperienza spirituale e teologia. Alla scuola dei monaci medioevali, tr. it., 

Jaca Book, Milano 1990, p. 32.  
12 Ivi. 
13 Ivi, p. 30.  
14 Ivi, p. 31.  
15

 R. GRÉGORIE, La teologia monastica, cit., p. 27. 
16

 J. LECLERCQ, Storia della spiritualità, 4. Il Medioevo. VI-XII secolo, tr. it., EDB, Bologna 

2013, p. 278.  
17 I. BIFFI, Bernardo di Chiaravalle: monaco e scrittore, in S. BAGNOLI-I. BIFFI (a cura di), 

Sapere e contemplare il Mistero. Bernardo e Tommaso, Jaca Book, Milano 2008, pp. 47-72.  



 

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica 

 

14 

 

 

 

ne che è conseguenza di un’esperienza d’amore personale e intima, vissuta 

nel seno della Chiesa. L’uomo può imitare Dio perché Dio ha voluto imitare 

l’uomo nel suo percorso di vita storica. “L’uomo non poteva imitare Dio, per 

il divario incolmabile che lo separa da Lui: ecco, allora, che Dio si fa uomo, si 

fa visibile così da poter essere imitato dall’uomo in Cristo”18. È sempre Ber-

nardo a suggerirci l’atteggiamento esperenziale per accostarci all’eucaristia: 

  
“Cristo è stato nostro modello, con la sua esperienza, in tutta la sua 

vita, la sua morte e la sua glorificazione. E questa ha come conse-

guenza che anche noi lo dobbiamo imitare, con la nostra esperienza: 

non solo riproducendo, dall’esterno, le sue azioni, ma conforman-

doci ad esse interiormente, col prendervi parte. Questo suppone che 

noi le meditiamo, le contempliamo, per coglierne bene tutto il signi-

ficato; che ci uniamo ad esse, celebrando il culto e i sacramenti, che 

le rendono presenti nella Chiesa; e, infine, che ci comportiamo pra-

ticamente come lui ci ha insegnato, con la sua dottrina e i suoi 

esempi”19. 

 

Con la liturgia, per Bernardo, si realizza la repraesentatio Christi. Nella 

stessa tradizione monastica Aelredo di Rivaulx, abate cistercense del XII se-

colo, afferma:  

 
“Celebriamo questa Santa Pasqua nella quale Cristo è passato da 

questo mondo al Padre, e celebriamola in modo tale che divenga 

Pasqua in noi, affinché ciò che oggi è avvenuto nel Corpo di Cristo 

si trovi compiuto nelle nostre azioni”20.  

 

Da Bernardo ad Aelredo la tradizione monastica, patrimonio prezioso del-

la tradizione teologica ecclesiale, ci spinge a riconsiderare nelle modalità di 

celebrare del popolo cristiano, modellate dalle esigenze e dalla cultura del 

tempo, il senso più profondo del credere della Chiesa come dato rivelato che 

continua ad incarnarsi nella storia.  

L’evento dell’incarnazione del Verbo di Dio nella storia non è più solo un 

evento puntuale realizzatosi in una determinata epoca della storia e professato 

in uno degli articoli del credo, ma anche una logica che l’Eterno trasmette alla 

Sua Chiesa perché il Mistero invisibile, inaccessibile e impronunciabile del 

                                                           
18 BERNARDO, Sermone superiore Cantico Cantici, 3, 1.  
19

 J. LECLERCQ, Bernardo di Chiaravalle, tr. it., Vita e Pensiero, Milano 1992, pp. 133-134.  
20 In C.H. TALBOT, Sermones inediti B. Aelredi Abatis Rievallenis, Curia Generale 

dell’Ordine Cistercense, Roma 1952, p. 99.  



     

SALVATORE GIULIANO 

 

15 

 

 

 

Verbo, prenda così forma. Come nel grembo della Vergine Maria, anche il 

grembo sacramentale della Chiesa si apre ad ogni azione liturgica perché, da 

noi accolto, quel Verbo ci dia il “potere” di “rinascere dall’alto”, di “diventare 

figli di Dio” (Gv 1,12). Con i sacramenti, e in modo speciale con il battesimo, 

ha inizio, come già argomentato, l’avvio della divinizzazione dell’uomo che 

con l’eucaristia e con gli altri sacramenti, è chiamata a crescere in ogni cre-

dente.  

Nella seconda lettera di Pietro è fatto cenno ai “beni grandissimi” attra-

verso i quali noi possiamo giungere ad essere “partecipi della natura divina” 

(2Pt 1, 4). Nella liturgia dei sacramenti la Chiesa ha sempre ben articolato con 

gesti, simboli e parole la possibilità di stare alla presenza di Dio per partecipa-

re della sua vita.  

Nell’antica simbologia della consacrazione del cero nella Santa Veglia di 

Pasqua, officiata con grande solennità già nei primi secoli, tale orizzonte di 

divinizzazione è espresso, ad esempio, in modo quasi “plastico” nella ric-

chezza dei gesti. Il cero pasquale che rappresenta il Cristo Risorto, com’è 

previsto dalla liturgia, è acceso al “fuoco nuovo” che arde nel braciere 

all’esterno della chiesa buia. Secondo quest’antica simbologia, il fuoco che 

divampa nel braciere rappresenta la divinità del Padre la cui Luce è trasmessa 

al Figlio in un’eterna generazione21. Tale segno finì per rendere visibile il 

Simbolo niceno che professa la divinità del Figlio “Luce da Luce”22.  

La Veglia prevede, infatti, che le candele dei fedeli siano accese dalla lu-

ce del cero che in questo modo si diffonde, illuminando il buio dell’aula litur-

gica, rappresentante la tenebra del mondo che Cristo vince con la sua Pasqua. 

Più avanti quel cero, immerso per tre volte nel battistero (che da sempre è pa-

ragonato all’utero della Chiesa), viene quasi a “fecondare” la Sposa di Cristo 

perché Essa generi nuovi e veri cristiani, come “luce da Luce”. 

Dalla teologia monastica la teologia scolastica prende il suo avvio per 

strutturarsi in modo più sistematico. Non dobbiamo dimenticare, infatti, che 

Tommaso d’Aquino, considerato il più grande rappresentante della scolastica, 

vive dai cinque ai dodici anni (il periodo in cui si forma la personalità) 

nell’Abbazia benedettina di Montecassino e l’influsso di questo periodo è sta-

to grande nella formazione teologica del Dottore Angelico. In Tommaso è 

                                                           
21 F. MAZZITELLI, Urget unda flammam. Il significato battesimale del cero pasquale, Edi-

zioni Liturgiche, Roma 2020, p. 54. 
22 CONCILIUM NICAENUM I, in Enchiridion symbolorum, n. 125, ed. H. DENZINGER-P. 

HÜNERMANN, Herder, Freiburg 1991, p. 64.  



 

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica 

 

16 

 

 

 

l’attaccamento a Dio, l’affectus verso di Lui che rende possibile all’intellectus 

di salire alle più alte vette23. 

L’esperienza liturgica e rituale del mistero salvifico è per Tommaso 

“nutrimento e ossigeno di qualsiasi riflessione razionale e metafisica sui sa-

cramenti cristiani”24. Tommaso, infatti, affermava che: 

 
«L’anima umana per unirsi a Dio ha bisogno di essere guidata dalle 

cose sensibili: poiché, come dice l’Apostolo, “le perfezioni invisibi-

li, comprendendosi dalle cose fatte, si rendono visibili” (Rm 1,20). 

Perciò nel culto divino è necessario servirsi delle cose materiali 

come di segni, mediante i quali l’anima umana venga eccitata alle 

azioni spirituali che la uniscono a Dio»25. 

Anche per Tommaso, maestro della scolastica, la lex orandi, vissuta in 

una liturgia di ottocento anni fa con problematiche assai diverse da quelle di 

oggi, costituisce un essenziale inizio. “Tommaso è ben consapevole di quanto 

l’uomo necessiti di una mediazione simbolica e rituale per accedere alla gra-

zia che Dio vale donargli”26. La celebrazione eucaristica era il centro della sua 

vita e si prolungava nella liturgia delle ore. 

    
“Come ricorda Guglielmo di Tocco, ogni giorno che non era impe-

dito da infermità, egli celebrava la messa (cosa piuttosto rara in 

quei tempi, perché non era ancora diffusa la pratica della celebra-

zione privata quotidiana); poi ascoltava quella del suo socio o di un 

altro confratello e generalmente la serviva. Durante la messa gli ca-

pitava spesso di sentirsi così rapito da santi affetti, da commuoversi 

fino alle lacrime mentre la sua mente era assorta nel mistero e veni-

va ricolmata di doni soprannaturali. Qualche volta non riusciva a 

proseguire nella celebrazione”27. 

 

I suoi biografi fanno coincidere l’inizio dell’ultimo passaggio del suo 

pensiero con un’esperienza legata alla celebrazione eucaristica: 

 

                                                           
23 Cfr. G. FRAUSINI, Il metodo mistagogico, in F. GIACCHETTA (a cura di), Teologia sa-

cramentaria, Cittadella Editrice, Assisi 2015, p. 48.  
24

 F. NASINI, San Tommaso e «l’angelo imperfetto». L’eredità tomista nella sacramentaria di 

Rahner, Schilleebeckx e Chauvet, Cittadella, Assisi 2011, pp. 608-609.  
25 TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae II-II, q. 81, a. 7.  
26 F. NASINI, San Tommaso e «l’angelo imperfetto», cit., p. 614. 
27

 R. SPIAZZI, San Tommaso d’Aquino. Biografia documentata di un uomo buono, intelligen-

te, veramente grande, ESD, Bologna 1995, p. 268.  



     

SALVATORE GIULIANO 

 

17 

 

 

 

«Verso la fine del 1273 Tommaso non era più quello di prima. Il 6 

dicembre, festa di San Nicola, egli stava celebrando la Messa nella 

cappella dedicata al Santo. Ad un certo momento parve rapito in 

estasi e, come attesta Bartolomeo da Capua, “subì una mirabile tra-

sformazione”. E “dopo quella Messa non scrisse né dettò più una 

pagina, anzi mise da parte gli strumenti della scrittura, mentre si 

trovava alla terza parte della Somma, al trattato sulla penitenza”»28. 

 

Al temine della sua vita, nel momento estremo, viene riportata 

un’esperienza mistica che gli sta per consegnare quella conoscenza del miste-

ro che da sempre aveva perseguito con la ricerca e nella vita d’orazione. Nar-

ra il suo biografo che, all’inizio del 1274, Tommaso era giunto, ormai infer-

mo, al castello di San Severo ospite di una sua sorella insieme ad alcuni frati. 

Al termine di una lunga estasi egli si confida a chi gli è più vicino: 

  
“Figlio mio Reginaldo, ti confido un segreto, ma con la proibizione 

di rivelarlo a chiunque fin che sono in vita. È venuta la fine della 

mia attività di scrittore (venit finis scripturae meae). Sappi che mi 

sono state rivelate tali cose, che ora tutto ciò che ho scritto e inse-

gnato mi sembra senza importanza. E perciò sento e spero che Dio 

mi conceda la fine non solo del mio insegnamento, ma anche della 

mia vita”29.  

 

Tutta la sua opera gli era sembrata “nient’altro che un pò di paglia”30. Il 

mistero amato e celebrato lo spingeva nella sete di conoscenza che però, 

com’egli ammetteva, era dettata in forma più alta dall’esperienza vissuta nella 

Grazia. San Tommaso, infatti, “ha considerato la sua teologia come la sua vita 

spirituale e la sua vita spirituale come la sua teologia”31.  

Il pensiero del padre della scolastica ha quindi la sua più vera compren-

sione solo se considera la liturgia come la fonte della liturgia. L’azione rifles-

siva del dato creduto nasce quindi dall’esperienza vissuta nell’evento celebra-

to che amato e adorato attraverso le mediazioni sensibili dei Sacramenti è così 

espresso in una teologia che diventa di fatto mistagogia.  

Teologia sistematica e mistagogia non si pongono quindi in uno stato di 

contrapposizione ma di continuità. Dopo aver sperimentato il Mistero, dopo 

                                                           
28 Ivi, p. 148.  
29 Ivi, p. 307.  
30 Ivi, p. 311. 
31

 K. RAHNER, La fede che ama la terra. Riflessioni sull’anno liturgico, tr. it., Paoline, Pe-

scara-Roma, 1968, p. 152.  



 

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica 

 

18 

 

 

 

averlo annunciato, il credente dovrà cercare ancor meglio di comprenderlo 

perché quel Mistero si è reso adeguato alla ragione umana. La ragione non è 

quindi l’unico “luogo” della conoscenza teologica come ha sostenuto una ten-

denza fallimentare che prende moto dalla teologia scolastica perdendo di vista 

«la globalità dell’essere e dell’essere dell’uomo chiamato alla ricerca e 

all’esperienza dell’incontro. La conoscenza tra persone, anche a livello in-

traumano, non coincide mai con la pura mediazione intellettiva. È proprio 

questa cattiva identificazione dell’umano con l’intellettuale e dell’intellettuale 

con lo spirituale che ha favorito la separazione tra la teologia e la spirituali-

tà»32 così come ha favorito l’allontanamento della teologia dalla lex orandi.  

 

 3. Dalla lex orandi e dalla lex credendi ad una lex vivendi 

 

La vita celebrativa della Comunità dei credenti, come abbiamo avuto 

modo di approfondire, ha guidato il suo credo ma anche la vita di uomini e 

donne che s’impegnavano a “rendersi conto e imitare ciò che si celebra, con-

formando la vita al mistero della croce di Cristo Signore” 33. Non solo la lex 

orandi ha strutturato, nel corso dei secoli, la lex credendi nell’articolarsi dei 

dogmi e della sistematizzazione teologica, ma anche la stessa vita cristiana 

era necessariamente illuminata da una comprensione mistagogica che orienta-

va il quotidiano, generando una consequenziale lex operandi sostenuta 

dall’ausilio della Grazia. Gran parte dell’insoddisfazione liturgica vissuta 

nell’ambito delle Chiese storiche della Riforma Protestante è dettata dal fatto 

che la lex credendi che si andava maturando in coloro che erano i protagonisti 

del movimento riformatore, finì per modificare la lex orandi dei fedeli, appor-

tando un capovolgimento di ciò che era stato, per più di un millennio, 

l’orientamento di fede dei cristiani operato dalla liturgia.  

Ma le domande che oggi s’impongono sono: “Come lasciarci ancora 

oggi orientare dalla lex orandi dei fedeli? Come far sì che la teologia e 

l’azione pastorale ricevano un nuovo impulso proprio ritornando a questo te-

soro da cui trarre fuori “cose antiche e cose nuove”? 

La riforma liturgica e il movimento teologico che è scaturito nel Conci-

lio hanno avuto un’importante linea di marcia che De Clerk ha così ben sinte-

tizzato:  

 

                                                           
32

 A. SCOLA, Frammentazione del sapere teologico e unità dell’io, in “Rassegna di Teolo-

gia”, a. 38 (1997), pp. 581-595, qui 586. 
33 Parafrasando il Rito per l’ordinazione presbiterale. 



     

SALVATORE GIULIANO 

 

19 

 

 

 

“Concretamente, per far funzionare rigorosamente l’adagio della lex 
credendi, si deve dunque far ricorso alle liturgie più diverse. La 

chiesa indivisa del primo millennio resta un riferimento di 

prim’ordine: si può anche attingere alla documentazione liturgica 

attuale, proprio nella misura in cui, al giorno d’oggi, molti dati tra-

dizionali sono stati riscoperti e reintrodotti nelle liturgie in vigore 

sotto l’impulso del Movimento liturgico. Non bisogna neanche tra-

scurare il fatto che attualmente i libri liturgici sono debitamente ap-

provati dalle autorità di alcune chiese: una sorta di conferma esterna 

della loro autorevolezza intrinseca”34. 

 

Non sempre nella teologia l’adagio in questione ha trovato consenso pres-

so chi ha guidato la ricerca teologica. In ambito ortodosso, ad esempio, è stata 

recentemente avanzata la seguente obiezione:  

  
“Il linguaggio liturgico per il suo carattere contemplativo e poetico 

è più flessibile, ma anche più vago e più ambiguo del linguaggio 

teologico, più chiaro, più preciso e più rigoroso. Sembra dunque 

difficile giungere, a partire dai soli testi eucologici, a 

un’elaborazione dottrinale della fede”35. 

 

Anche in ambito cattolico, nella frammentazione teologica a cui abbia-

mo assistito dopo il Concilio Vaticano II, dobbiamo dire che il riferimento al-

la lex orandi è andato calando. In un recente studio Giraudo, in riferimento al-

la teologia dell’eucaristia, fa addirittura coincidere con la nascita dei manuali 

di teologia la frattura tra liturgia e teologia.  

 
“Volendo tagliar via dalle pagine dei suoi manuali e dei suoi epito-

mi il superfluo, il teologo del II millennio latino ha tagliato via an-

che l’essenziale, precisamente il riferimento dell’Eucaristia alla lex 

orandi, ossia al momento in cui la si cela”36.  

 

Per Giraudo il limite maggiore del teologo del II millennio consiste 

proprio “nell’abbandono metodologico e sistematico del riferimento primario 

alla lex orandi. Per il teologo del II millennio è la scuola a costituire il luogo 

                                                           
34 P. DE CLERCK, Liturgia viva, tr. it., Qiqajon, Magnano 2008, 138.  
35 Cfr. J.C. LARCHET, in “Revue d’Historie ecclésiastique”, n. 106 (2011), fasc. 1, p. 365 (ci-

tato da G. FRAUSINI, Il metodo mistagogico, Cittadella Editrice, Milano 2017, p. 39).  
36 C. GIRAUDO, In unum Corpus, Edizioni San Paolo, Milano 2001, 15.  



 

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica 

 

20 

 

 

 

privilegiato dove si studiano i sacramenti. Maestri e discepoli logicamente 

pregheranno come hanno studiato”37. 

I teologi del primo millennio i cristiani “prima pregano e poi credono, 

pregano per poter credere, pregano per sapere come e che cosa dovranno cre-

dere: Per i Padri e per i teologi dell’intero I millennio, il luogo privilegiato 

dove si studiano i sacramenti è infatti la Chiesa”38. I teologi, avendo familiari-

tà con l’orazione e vivendo come “maestri di orazione”, potranno sviluppare 

una convincente ricerca teologica, nata da una frequentazione viva con il Mi-

stero che sfiorano con le loro dita attraverso la preghiera e nei Sacramenti, 

senza la presunzione di possederlo. In una visione moderna dell’impellente e 

mai domo bisogno di spiritualità dell’uomo moderno, la teologia non può 

ignorare le modalità attraverso le quali le altre confessioni cristiane e le altre 

tradizioni religiose intendono avvicinarsi al mistero di Dio.  

L’operazione, quanto mai necessaria di un dialogo ecumenico e interre-

ligioso che permei la teologia, non è solo dettata da uno spirito moderno di 

fraternità universale che generi pace e superi le barriere dell’odio, ma anche 

per comprendere come l’esperienza di ciascun credente, di qualsiasi tradizio-

ne religiosa, possa diventare una lex vivendi che sveli la vita spirituale che 

guida e orienta, anche se in modo completamente diverso da noi, l’esistenza 

di miliardi di uomini e donne. La grande tentazione delle Comunità ecclesiali, 

prese spesso dal bisogno d’essere adeguate ai tempi e di offrire una poliedrici-

tà di “servizi” pastorali e caritativi, deve piuttosto ritornare a focalizzarsi su 

queste importanti domande: “Come stiamo pregando in assemblea, celebran-

do l’eucaristia e gli altri sacramenti? Come tali liturgie incidono nel nostro 

cammino comunitario?”. 

Spesso la liturgia è considerata nelle Comunità come una delle tante 

“cose” da fare e questo ci fa smarrire l’identità e non permette alla stessa Gra-

zia la possibilità di abitare le nostre celebrazioni in maniera significativa. Non 

si tratta, come può accadere, di dare un’importanza smodata all’esattezza ru-

bricista, ma si tratta di cogliere il senso del Mistero in ciò che facciamo, sen-

tendoci “un cuor solo” come la comunità descritta dagli Atti.  

Molte volte l’ossessione per la precisione dei gesti e il “rubricismo li-

turgico” manifesta un’insicurezza da colmare attraverso gesti ripetuti quasi in 

modo compulsivo che, però, restano privi di pathos spirituale. Non dimenti-

chiamo che l’eucaristia nasce in epoca apostolica e non le rubriche. L’attività 

liturgica della Chiesa del I millennio è stata caratterizzata da una grande spon-

                                                           
37 Ivi.  
38 Ivi, p. 16. 



     

SALVATORE GIULIANO 

 

21 

 

 

 

taneità e creatività che con il passare del tempo, a causa di abusi e impreci-

sioni celebrative, è stata ridotta a pochi elementi.  

Oggi, forse, il grande fascino che una frangia di cristianesimo mag-

giormente spontaneo e carismatico, potrebbe essere letto come un segno dei 

tempi che ci richiede di dare maggiore e più libera espressione alla creatività 

delle nostre celebrazioni. È possibile che le Comunità non siano per nulla 

educate ad alzare la loro voce nella richiesta di lode o di intercessione al pun-

to da dover fare necessariamente ausilio anche per la “preghiera dei fedeli” 

dell’indispensabile “foglietto” per formulare delle orazioni? Quando il cuore 

non è toccato durante la preghiera, è facile che “le funzioni diventino finzio-

ni” e queste ultime finiscono per essere non solo sterili ma anche dannose. 

Una “finzione religiosa” non celebra più Dio e il suo Mistero ma i bisogni 

dell’uomo, il suo “io”, divenendo un prodotto delle sue mani che potrebbe 

non salvarlo e non essere gradito a Lui. 

La psicologia ha messo in evidenza il serio pericolo di far diventare la 

pratica religiosa come una sorta di isteria compulsiva nella quale rifugiarsi e 

che non libera la mente e il cuore ma, piuttosto, favorisce la manifestazione di 

stati patologici.  

Gli scrupoli, nell’esaminarsi sul proprio peccato, ad esempio, sono una 

manifestazione del disturbo ossessivo-compulsivo legato a sensi di colpa che 

possono anche invalidare la socializzazione dell’individuo e la sua serenità fi-

no a stadi patologici. Altro è, invece, il “senso del peccato” che nasce da una 

consapevolezza della propria miseria che è però accolta e redenta dalla Croce 

di Cristo. Quando non si vive la celebrazione come un evento esperienziale 

senza percepire l’amore tenero di un Dio che è nostro Padre, allora si può cor-

rere il rischio di trasformare, ad esempio, una richiesta di perdono con una 

macerazione patologica della coscienza.  

Molti studiosi hanno indagato come si presenta il Disturbo Ossessivo 

Compulsivo nelle principali religioni monoteiste svolgendo uno studio sulla 

relazione tra la pratica religiosa e le manifestazioni di tale disturbo in un 

campione non clinico di cattolici praticanti. Molti soggetti con alta religiosità 

presentavano nei test forti componenti compulsive nella ripetizione dei loro 

gesti, anche se non a livello clinico39.  

Tralasciando l’attendibilità scientifica dei vari studi su questa tematica, 

influenzabili forse da una componente antireligiosa, c’è da prendere coscienza 

che tra coloro che hanno partecipato assiduamente alle nostre liturgie, ripe-

                                                           
39 Cfr. J. SIEV-L. BAER-W.E. MINICHIELLO, Obsessive-compulsive disorder with predom-

inantly scrupulous symptoms: Clinical and religious characteristics, in “Journal of Clinical 

Psychology”, n. 67 (2011), fasc. 12, pp. 1188-1196. 

http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/22042580
http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/22042580


 

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica 

 

22 

 

 

 

tendole in modo fedele e scrupoloso, vi sono state persone che hanno ospitato 

nella loro vita le più spaventose contraddizioni con la sacralità del Mistero ce-

lebrato.  

Non è questa la sede per comprendere come affiliati alla mafia, delin-

quenti o gente devastata dalle più bieche perversioni abbia serenamente cele-

brato con compostezza i Misteri liturgici, ma possiamo solo prendere atto do-

lorosamente che la bellezza di Dio non sempre è riflessa nella bellezza della 

nostra vita di credenti. Questo deve essere costante oggetto di esame di co-

scienza individuale ma anche di revisione delle nostre celebrazioni. Le nostre 

assemblee devono essere aiutate a vivere la liturgia come un’esperienza legata 

al vissuto di ciascuno, non come una componente separata dal resto della vita. 

Il Cardinale Corrado Ursi, amato Arcivescovo di Napoli negli anni del Conci-

lio, era solito ripetere: “Occorre portare tutta la Messa nella vita e tutta la vita 

nella Messa!”40. 

Nella stessa liturgia potrebbe aiutare un’adeguata mistagogia che ac-

compagni le liturgie e che dia spessore alla ricchezza dei gesti, (senza cadere 

nel rischio di una verbosità irritante di certe interminabili didascalie!), come 

anche potrebbe essere utile curare il tono pacato e sereno, solenne ma anche 

gioioso alle nostre celebrazioni perché chi entra si percepisca avvolto dal Mi-

stero di Dio.  

Si racconta che il re Vladimir di Kiev inviò, nel 987, dei suoi emissari 

alla ricerca del culto migliore da adottare nella propria nazione e che questi 

rimasero stupefatti dinanzi alla liturgia celebrata nella basilica di Aghia So-

phia a Costantinopoli, al punto da attestare: 

 
“Noi non sapevamo se eravamo in cielo o sulla terra, perché sulla 

terra non si trovava una simile bellezza […]. Sappiamo solo che il 

Signore si ferma lì tra gli uomini e il loro servizio è più luminoso 

nelle cerimonie delle altre nazioni”41. 

Si potrebbe dire che l’attenzione al vissuto liturgico e la bellezza che 

questo deve comunicare potrà suscitare processi ermeneutici ecclesiali per 

comprendere la realtà adeguandosi ad essa come credenti generati dal Mistero 

trinitario celebrato. Una partecipazione più attiva dei fedeli alla liturgia, sen-

tendo tutta la bellezza e il significato dei riti e delle preghiere, conduce neces-

sariamente ad un’esperienza di fede che trasforma la vita.  

                                                           
40

 S. GIULIANO, Corrado Ursi. Uomo dell’Amen e dell’Alleluia, La Palma, Roma 2003, p. 

187. 
41 M. GAGLIARDI, Liturgia fonte di vita, Edizioni Fede & Cultura, Verona 2009, p. 197. 



     

SALVATORE GIULIANO 

 

23 

 

 

 

Non è semplicemente fermarsi al “per noi è bello stare qui” come espe-

rienza meramente emozionale ma è sentire nascere la necessità di adeguare la 

vita alla bellezza del Mistero soprannaturale che si rivela. Così il disegno sal-

vifico di Cristo, “sperimentato” nel culto liturgico, si compie attraverso tali 

azioni. 
 

«La realtà dell’actio è la chiave di volta decisiva e caratteristica tan-

to dell’historia salutis quanto della celebrazione liturgica. In questo 

senso la historia salutis è “l’oggetto” fondamentale e fondato 

dell’actio liturgica. E questo non perché la liturgia sia impregnata 

di lex credendi, bensì perché essa ha una “congenialità ergologica”, 

congenialità attiva con gli eventi attestati nelle Scritture. L’azione 

liturgica è realmente immersa nella historia salutis, la contiene e, 

contenendola, la perpetua continuandola. Ma questa “immersione” 

e questo “contenere” si dà nella differenza dell’evento salvifico, 

nell’opus salutis, mediato nello specifico dall’azione rituale»42.  
 

La dinamica legata all’azione dell’una e dell’altra comporta e implica 

un “cambiamento” delle persone e delle cose, frutto di un “movimento” che 

favorisce un divenire. Questo “movimento” può essere espresso e illustrato, 

per quanto concerne l’opus salutis a noi rivelato, con le parole della Costitu-

zione dogmatica sulla Divina Rivelazione Dei Verbum:  

  
“Questa economia della rivelazione (revelationis oeconomia) av-

viene (fit) con eventi e parole tra loro intimamente connessi, in mo-

do che le opere, compiute da Dio nella storia della salvezza, mani-

festano e rafforzano la dottrina e le realtà significate delle parole, e 

le parole proclamano le opere e illuminano il mistero in esso conte-

nuto”43. 
 

La Chiesa prende coscienza che l’atto d’amore libero e salvifico che 

Cristo ha voluto consegnarci nei riti da lui comandati opera in maniera dina-

mica e necessita di essere accolto dalla libertà dell’uomo che sperimentato la 

bellezza, la gratuità, l’amore “salutare” di cui la liturgia è pregna, risponde 

con l’azione di lode e di ringraziamento perché la fede si esprima nella litur-

gia e la liturgia si compia nella vita. 

   

                                                           
42 S. MAGGIANI, Per ritus et preces: la mediazione sacramentale, in P.A. MURONI (a cura 

di), Per rictus et preces, Studia Anselmiana, Roma 2010, p. 169.  
43 CONCILIO VATICANO II, Costituzione dogmatica sulla Rivelazione Dei Verbum, in EV, 

vol. 1, p. 491.  



 

 

24 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

25 

 

 

 

 

Anne Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

di Matthew Anthony Edem 

 

Quando si parla di simpatia, ciò che viene solitamente in mente è quel “sen-

timento di affinità, e di conseguente attrazione, che una persona prova verso 

altra persona o cosa”1.  

Nel mondo anglosassone, la simpatia è anche un’espressione di condo-

glianze fatte frequentemente ai funerali, alla morte di una persona cara o in 

occasione di una grave perdita di qualsiasi tipo. In italiano riferisce general-

mente a una situazione o comportamento piacevole, divertente, oppure genti-

le, affabile. In ogni caso la sua autenticità si fonda sul senso di vicinanza, fisi-

ca o mentale.  

Sebbene, dal punto di vista filosofico, questa possa costituire una visio-

ne banale della simpatia, dal punto di vista etimologico, il greco συμπάθεια 

connota un senso di unione, come veniva rimarcato nel neoplatonismo e nel 

naturalismo2.  

Questo senso di unione nasce come sentimento prima che come rifles-

sione di tipo razionale del senso filosofico del termine. La simpatia stessa è 

una combinazione di σύν (con) e πάθος (affezione, sentimento). Questo rima-

ne il senso più antico per esprimere la comunanza in natura, più antico della 

nozione di empatia (Einfühlung) sviluppata nel XX secolo3. La rinascita della 

“simpatia greca” nel XVI e XVII secolo mostra una comprensione cosmica 

degli autori greci prevalentemente nei campi della filosofia naturale e della 

medicina. Nel contesto del Rinascimento, fiorisce anche nei circoli galenici e 

paracelsiani4.  

Nella filosofia della Conway, la simpatia supera i parametri della paren-

tela umana sociale e culturale per approdare a quelli del carattere universale 

                                                           
1 G. CALOGERO, “Simpatia”, in Enciclopedia Italiana, 1936, reperibile on line in 

https://www.treccani.it/enciclopedia/simpatia_(Enciclopedia-Italiana)/ (19/12/2024) 
2 “Simpatia”, in Enciclopedia Treccani, https://www.treccani.it/enciclopedia/simpatia/# (19-

12-2024) 
3 Nel mondo inglese, l’empatia non appare prima della traduzione di Edward Bradford Titch-

ner di Einfühlung come “empatia” (cfr. E.B. TITCHNER, Lectures on the Experimental Psy-

chology of the Thought-Processes, Macmillan, New York 1909). 
4 Cfr. G. DE NICOLA, Considerazioni epistemologiche e antropologiche intorno alle disci-

pline psichiatriche, Università degli Studi di Bergamo, 2012, pp. 141-149, in URL: 

https://aisberg.unibg.it/retrieve/handle/10446/28991/12266/tesi%20dottorato.pdf (19-12-

2024).  



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

26 

 

 

 

della natura. La simpatia ha avuto un uso molto ampio e, come ci si aspetta, 

avrà significati diversi nei vari campi in cui viene intesa, dall’uso sociale alla 

cultura, dalla storia alla religione. Sebbene la Conway non fornisca una con-

siderazione ampia ed elaborata della simpatia in termini di prospettive cultu-

rali e storiche per ovvie ragioni, il significato della simpatia nei suoi Principi5 

non è sufficientemente autoesplicativo se considerato fenomeno a se stante, 

come un fenomeno il cui significato è indipendente dalla sua traiettoria e svi-

luppo storico o il cui significato non ha bisogno di essere convalidato da con-

testi interdisciplinari. Nonostante la mancanza di un seguito, il suo pensiero 

ha uno spessore significativo e ci pare, quindi, necessario ed utile promuover-

lo e diffonderlo per garantirne la conoscenza. 

 

1. Introduzione 

 

La simpatia ha costituito una sorta di “tonalità culturale” ricorrente nel 

pensiero della viscontessa Anne Conway (1631-1679), una delle poche donne 

filosofe del Commonwealth del XVII secolo6, che, in un mondo dominato 

prevalentemente dai maschi, seppe criticare il pensiero di importanti filosofi 

maschi come Cartesio, Spinoza, Hobbes e persino del suo maestro, Henry 

More7. Tuttavia, per ovvie ragioni, è rimasta in gran parte sconosciuta e non è 

stata ampiamente studiata come la profondità della sua riflessione filosofica 

avrebbe richiesto. Grazie alle opere di Majorie Nicolson, Sarah Hutton, Peter 

                                                           
5 Il titolo dell’opera principale di Conway è I Principi della più antica e moderna filosofia, in-

torno a Dio, Cristo e la creatura i.e. sullo spirito e la materia in genere. Il titolo della versio-

ne latina pubblicato in 1690 è Principia philosophiae antiquissimae et recentissimae de Deo, 

Christo et Creatura, id est de Spiritu et Materia in genere; quorum beneficio resolvi possunt 

omnia problemata, quae nec per Philosophiam Scholasticam, nec per communem modernam, 

nec per Cartesianam, Hobbesianam, vel Spinosianam resolvi potuerunt. Inoltre, c’è un corpo 

delle corrispondenze di Conway raccolte in due edizioni. L’ultima e più autorevole edizione è 

A. CONWAY, The Conway Letters. The Correspondences of Viscountess Anne Conway, Hen-

ry More and their Friends, a cura di S. HUTTON-M. NICOLSON, Cambridge University 

Press, Cambridge 1996. 
6 Queste filosofe sono Elisabetta di Boemia (Principessa Palatina), Margaret Cavendish, Mary 

Atsell, Damaris Cudworth Masham e Catherine Trotter Cockburn. 
7 Henry More (1614-87) non fu solo il suo tutore, ma fu grazie alla sua biografia che Anne 

Conway venne scoperta come autrice dei Principi. Fu Richard Ward a scriverla nel 1710. An-

ne Conway imparò la filosofia grazie alla corrispondenza con Henry More. More era un plato-

nista di Cambridge e, come altri platonici di Cambridge, sosteneva una filosofia pia, la preesi-

stenza delle anime e la natura spirituale della materia. More cercò anche di risolvere il pro-

blema cartesiano della distinzione tra mente e corpo (R. WARD, The Life of the Pious and 

Learned Henry More, London, [1719], a cura di S. HUTTON et al., Kluwer 2000, pp. 76, 91, 

123-126). 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

27 

 

 

 

Loptson, Taylor Corse e Alison Coudert, tra gli altri, è possibile conoscere e 

studiare il pensiero di questa filosofa.  

La filosofia della Conway ha ricevuto una notevole attenzione da quan-

do, negli anni Trenta, Majorie Nicolson ha pubblicato la sua corrispondenza. 

Il progetto della Nicolson mostra che la filosofia di Conway è nata da un dia-

logo con figure come More (il suo tutore), Francis Mercury van Helmont, suo 

suocero e altri. Sebbene le sue lettere siano scarse, le risposte ricevute indivi-

duano le domande da lei poste e rivelano i suoi interessi e il suo modo di pen-

sare. La raccolta di Nicolson delle lettere di Conway, tuttavia, non dice molto 

sulla sua filosofia. Le lettere, infatti, forniscono molti indizi sul contesto in 

cui tale filosofia veniva sviluppata, ma la maggior parte delle lettere è stata 

scritta da More ed indirizzata alla Conway e solo dalle risposte di More si può 

capire di quale argomento stessero discutendo.  

La Nicolson è anche l’autrice della biografia intellettuale della Conway. 

Oltre questo lavoro, abbiamo il contributo di Sarah Hutton, che ha rivisto la 

raccolta di Nicolson nel 1992, aggiungendo altre lettere recuperate dopo la 

pubblicazione di Nicolson. Dopo l’edizione delle lettere di Anne Conway a 

cura della Nicolson, l’attenzione maggiore e più nota che è stata dedicata alla 

Conway è stata la pubblicazione delle versioni inglese e latina della sua filo-

sofia a cura di Peter Loptson nel 1982. Nel 1996 Alison Coudert e Taylor 

Corse hanno rivisto e pubblicato The Principles8. 

La maggior parte dei lavori sulla Conway, tuttavia, si è concentrata sul-

la sua biografia, e in particolare sulla sua lunga sofferenza, che è stata la cau-

sa della sua morte9. Si ritiene che la sua esperienza personale di sofferenza 

                                                           
8 Cfr. S. HUTTON, Anne Conway. A Woman Philosopher, Cambridge University Press, Cam-

bridge 2004; P. LOPTSON, Introduction, in A. CONWAY, The Principles of the Most An-

cient and Modern Philosophy, a cura di P. LOPTSON, Nijhoff, The Hague 1982; A. COU-

DERT-T. CORSE, Introduction, in A. CONWAY, The Principles of the Most Ancient and 

Modern Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge 1996. 
9 In The Famous Case of Lady Anne Conway, Gilbert Owen fa ampio riferimento a Thomas 

Willis, il «Regius Professor of Physick» dell’Università di Oxford, considerato l’anatomista 

più autorevole d’Europa negli anni Sessanta del Novecento. Secondo quanto riferito da Owen, 

Willis aveva inizialmente attribuito i mal di testa e i dolori in generale all’isteria e ai cattivi 

vapori nell’utero. Tuttavia, con l’esperienza e lo studio, Willis giunse alla conclusione che i 

mal di testa della Conway non fossero di natura isterica, ma il risultato di una febbre meningea 

causata da anomalie nei tessuti cerebrali, in particolare nelle meningi. Questa scoperta non fe-

ce diminuire la malignità che Willis attribuiva alla malattia. Secondo l’esperienza di Willis, le 

donne con sintomi simili non sopravvivevano più di sei mesi. Mentre la pia mater era sana, la 

dura mater aveva subito gravi cicatrici, con conseguenti algie al capo. Dalle descrizioni e dai 

tumori (grandi come tre dita) trovati nei seni paranasali durante l’esame post-mortem del cra-

nio, Willis concluse che la causa del suo dolore era ovvia e nota (cfr. G. OWEN, The Famous 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

28 

 

 

 

abbia ispirato o informato la sua definizione della natura come non ammette 

una netta distinzione tra res cogitans e res extensa, pervenendo ad una pro-

spettiva “comprensiva”, perché nella natura vengono inglobate il carattere 

esterno dell’universo e le priorità interne. La sofferenza della Conway ha an-

che influenzato il suo antidualismo. La Conway, infatti, sostiene un monismo 

radicale in cui tutto influisce su tutto. Un semplice esempio o una prova di 

questo, in un certo senso, è che il dolore nel corpo è sentito nello spirito o 

nell’anima. In un altro senso, ciò che accade in una parte dell’universo influi-

sce su altre parti dell’universo stesso. 

Esplorando la natura e il significato della ‘simpatia’ in Anne Conway, 

ci proponiamo di raggiungere tre obiettivi. Primo, contribuire alla conoscenza 

del pensiero di una filosofa che ha imparato la filosofia non all’interno di una 

scuola né in un’accademia formale, ma per corrispondenza e sul suo letto di 

malattia. Esaminare la sua filosofia ci permette di entrare nella mente di colei 

che, nel XIX secolo, John Worthington aveva definito come la più profonda e 

colta delle scrittrici metafisiche inglesi10.  

È interessante notare che quando la filosofia della Conway è venuta alla 

ribalta, la sua identità di scrittrice era ancora avvolta nell’oscurità. Il suo pen-

siero era così profondo che alcuni preferivano associarlo al suo titolo di una 

certa contessa inglese che era anche una donna colta al di là del suo sesso11, 

come nel caso di Leibniz, o associarlo a un uomo (l’allievo di Henry More), 

come nel caso di Richard Ward12.  

Il secondo motivo è mostrare che il suo pensiero, anche se mescolato 

alla filosofia occulta13, è ancora importante oggi e può aiutarci a comprendere 

il mondo in una maniera profonda.  

                                                                                                                                                  
Case of Lady Anne Conway, in “Annals of Medical History”, 4 (1937), pp. 567-71, qui p. 

570). 
10 J. WORTHINGTON, The Diary and Correspondence of Dr. John Worthington, vol. I., a 

cura di J. CROSSLEY, The Chetham Society, Manchester 1847, p. 142.  
11 Questa descrizione è contenuta nella Prefazione alla traduzione inglese dei Principia Philo-

sophiæ Antiquissimæ & Recentissimæ. Tutte le traduzioni contenute in questo articolo sono 

mie, salvo che non sia indicato diversamente. 
12 A un certo punto, si pensava che Francis Mercury van Helmont fosse l’autore. 
13 La filosofia occulta (Occulta Philosophia) è un tipo di filosofia in cui si fondono gli ele-

menti di alchimia, magia naturale, cabalismo, persino neoplatonismo e pitagorismo. Inoltre, la 

filosofia viene intesa come “scienza delle cose materiali e spirituali”, in una prospettiva natu-

ralista e riservata a pochi. Essa si occupa di Dio, teologia, magia, fisica e matematica. Esem-

pio emblematico è l’opera di Heinrich Cornelius Agrippa, scritta in circa venti anni (1510-15) 

e pubblicata nel 1531: De occulta philosophia libri III, dal cui titolo deriva l’espressione “filo-

sofia occulta”. 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

29 

 

 

 

In terzo luogo, l’obiettivo è anche quello di approfondire il concetto 

della simpatia attraverso le lenti della Conway e di mostrare come esso ne ab-

bia plasmato il pensiero. L’intento è quello di avviare un punto di partenza 

per una discussione in corso e di collocare il pensiero della Conway 

all’interno di quel contesto che permetta di individuare le caratteristiche so-

stanziali che delineano la natura e sua armonia simpatetica. 

 

2. La concezione della natura nella Conway 

 

Il modo in cui gli esseri umani interagiscono con la natura dipende es-

senzialmente da come la considerino, se fenomeno inanimato o entità sen-

ziente con cui è possibile instaurare un rapporto. Una visione meccanicistica 

del mondo porterebbe invariabilmente a privare la natura del suo carattere 

“sacro”, considerandola mero strumento da utilizzare sic et simpliciter. Inol-

tre, indurrebbe l’uomo a “dominarla” piuttosto che prendersene di cura14. Se-

condo la filosofia della Conway, la coscienza umana è chiamata a riconoscere 

la propria “parentela” con l’intera natura. L’energia dell’essere vivente e 

quella atomica della sostanza mostrano un continuum di quella forza vitale 

che permea l’universo. Ed è proprio questa a generare quel movimento inte-

riore delle creature verso la divinità. Il motivo per cui l’intera natura viene 

evocata in questa sorta di soteriologia è che, per la Conway, un essere umano 

che è caduto nel baratro del male può essere trasformato da Dio, grazie ad un 

processo di giustizia e purificazione15. 

La filosofia della Conway integra diverse correnti e tendenze intellet-

tuali, in una prospettiva - come si anticipava - essenzialmente monista, artico-

lata attraverso le arterie del naturalismo religioso e del misticismo. In questa 

integrazione, la natura è considerata come una sostanza in costante processo 

verso la bontà e la perfezione16, il che implica, quindi, un continuo migliora-

mento grazie al quale ogni cosa può contribuire alla bontà dell’universo.  

La natura intesa come processo rende - secondo la Conway - la sostan-

za “dinamica” (o, anche, in continua evoluzione), contro una visione statica 

                                                           
14 Cfr. F. BACON, The Works of Francis Bacon, in 7 voll., a cura di J. SPEDDING-R.L. EL-

LIS-D.D. HEATH, Friedrich Fromann Verlag Gunther Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 

1963; S.E. FISH, Self-Consuming Artifacts, University of California Press, Berkeley 1972. 
15 Cfr. A. CONWAY, I principi della più antica e moderna filosofia, cit., pp. 7-8. 
16 Si tratta, in un certo senso, di un’anticipazione del process thought, concettualizzazione del 

XX secolo. Secondo il process thought (o pensiero processuale), gli eventi e le simpatie sono 

visti come un processo che costituisce la realtà. Inoltre, l’intera realtà è un’unità interconnessa. 

Quindi, in ogni evento o entità, gli elementi sono combinati insieme nella stessa istanza (cfr. 

A.N. WHITEHEAD, Process and Reality, Free Press, New York 1978, pp. 18-30). 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

30 

 

 

 

dell’essere. Il movimento della natura verso il Bene, che per l’A. coincide con 

il creatore, mostra anche l’origine divina dell’universo. La natura è quindi di-

namica, senziente e in evoluzione: può sentire, sperimentare, imparare e cre-

scere. In questa visione evolutiva della natura, il micro e la macro sono colle-

gati, organizzati e coordinati in un processo continuo. 

Se la natura è ed è in un processo, si può argomentare che anche tutte le 

parti che la costituiscono fanno parte di un continuum processuale, 

un’evoluzione dinamica. In questo contesto, la natura è concepita come 

un’unità delle sue parti, che costituiscono l’universo. Evolvere insieme signi-

fica avere interazione, il che equivale ad “una simpatia di sostanza” o ad 

“un’affinità di elementi costitutivi”.  

Per l’A., queste “specie simpatiche” sono note come monadi o particel-

le spirituali. Sono indipendenti, ma interagiscono tra loro. Questi insiemi di 

relazioni interne vengono fortemente enfatizzate nell’opera della Conway17 e 

fondano la sua concezione di “simpatia”. Esiste dunque un legame o 

un’affinità profonda tra l’individuo e il resto della natura, e ogni cosa ha un 

impatto su un’altra. Allo stesso modo, inoltre, esiste un’affinità tra l’anima e 

il corpo18. Ciò che colpisce una particella ha, in qualche misura, effetti sulle 

altre, per cui l’affinità o la simpatia della natura informa l’imperativo morale 

secondo il quale bisogna amare tutta la natura e l’amore, come principio di in-

terrelazione primordiale tra le cose, costituisce l’universo come sacro19. 

La concezione della natura della nostra A. sottolinea l’unità di materia e 

spirito (in contrapposizione al dualismo cartesiano), l’immanenza nella natu-

ra, il rispetto per la creazione e la consapevolezza dell’armonia simpatica (de-

nominata spesso amore) che esiste in tutte le forme della natura20. Per quanto 

concerne “le forme della natura”, la Conway ritiene che l’Uno o il Bene sia il 

principio di ogni realtà, che si manifesta attraverso degli intermediari. Attra-

verso di essi (le ‘forme’), anche le cose raggiungono il loro bene, che è il 

compimento della loro natura (il fine). In altre parole, l’armonia simpatica che 

caratterizza questa visione indica il principio per cui ogni cosa contiene un 

elemento universale di tutta la natura: uno è nel tutto e il tutto è nell’uno. La 

vita, dunque, è un’interazione tra le varie parti della natura e questa interazio-

ne rappresenta l’amore nella sua capacità trasformativa, laddove la metafora 

                                                           
17 Cfr. A. CONWAY, I principi, cit, VII, p. 3. 
18 Questa visione ha avuto una grande influenza anche sulla medicina dell’epoca (Cfr., DIO-

GENE LAERZIO, Vite di eminenti filosofi, 10, nn. 35-83). 
19 Cfr. C. WHITE, The Legacy of Anne Conway (1631-1679). Reverberations from a Mystical 

Naturalism, Suny Press, New York 2008, p. 92. 
20 A. CONWAY, I principi, cit. VI, p. 11; VII, pp. 2-3. 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

31 

 

 

 

delle relazioni eleva la natura alla divinità, il che fa pensare ad un’influenza 

del quaccherismo. Questa concezione rispecchia inoltre il modo in cui Dio si 

relaziona con la sua creazione. Di conseguenza, la Conway sostiene che c’è 

sempre “ancora un’altra causa di amore” e che non c’è nessuno che non può 

amare21. 

Per quanto concerne il concetto di natura nel pensiero della Conway, 

Carolyn Merchant, nel suo saggio Death of Nature (1980), lo considera “una 

concezione femminile della natura”22. Secondo questa argomentazione, il fatto 

che la Conway sia una donna influenza anche la sua visione della natura. 

Sebbene, però, l’argomentazione di Merchant possa avere un qualche fonda-

mento, dobbiamo trascendere i suoi limiti per considerare la natura non solo 

come femmina, ma anche come madre, e dunque in relazione con la fertilità. 

Secondo Natalie Strok, la maternità della natura in Conway è un denominato-

re comune a tutte le creature, anzi è la causa dell’amore reciproco tra le crea-

ture23. 

Oltre a considerare la natura come un insieme di tutte le sue parti, la na-

tura si manifesta anche come l’universo o la creazione. Si può infatti afferma-

re che la natura è la totalità dell’ordine creato. È a questo proposito che Con-

way sostiene che la sua filosofia è in contrasto con quella di Spinoza. Se la 

natura è creata, come sostiene Conway, allora deve avere qualche somiglianza 

con il suo creatore. Le proprietà dell’ordine creato sono quindi attributi dedot-

ti a priori dall’esistenza di un Dio creatore. Tuttavia, dato che la creazione 

non è identica al suo creatore, gli attributi della creazione sono solo quelli 

condivisi con Dio e deducibili da un principio di analogia entis. Attraverso 

questi medesimi attributi, la natura mostra (manifesta) l’immensità di Dio24. 

Conway sostiene che: 

 
“Dal momento che Dio è infinitamente buono, e comunica la sua 

bontà alle sue creature in infiniti modi, e dunque non vi una creatu-

                                                           
21 Ivi, VII, p. 3 
22 Cfr. C. MERCHANT, The Death of Nature, Harper San Francisco, New York 1980, pp. 1-

14, p. 253. 
23 Cfr. N. STROK, Justicia divina y jerarquía: la naturaleza humana en Anne Conway, in 

“Logos. Anales del Seminario de Metafísica”, 54 (2021), pp. 9-31, qui 20. 
24 La concezione trascendentalista platonica della natura nella filosofia di Conway ha un in-

trinseco valore epistemologico. Secondo la Conway, la natura può essere considerata come un 

annuncio della bellezza e della gloria di Dio. Il valore della ragione nei confronti della natura 

non consiste nel servirla in quanto tale, ma nell’avvicinarsi attraverso di essa al mistero del 

logos che assume l’immagine dell’ordine creato (cfr. A. CONWAY, I principi, cit., IV, pp. 2-

4). 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

32 

 

 

 

ra che non riceva una qualche bontà ed in modo generoso; e poiché 

la bontà di Dio è una bontà viva, che ha vita, potere, amore, e cono-

scenza in sé, che comunica alle sue creature, come può essere che 

una cosa morta possa procedere da lui, o che sia creata da lui, come 

mero corpo o materia, secondo l’ipotesi di chi afferma che la stessa 

è inconvertibile in un qualche grado di vita o di percezione? È stato 

giustamente affermato che Dio non ha creato la morte, e questo è 

vero quanto che Egli non ha creato alcuna cosa morta; poiché come 

potrebbe qualcosa di morto dipendere da lui, che è infinita Vita e 

Benevolenza? O come può una creatura ricevere una essenza così 

vile e sminuita essenza da lui (che è così infinitamente generoso e 

buono) da non poter partecipare della vita o della conoscenza, né 

essere in grado di aspirare ad essa, se non nel suo grado più basso? 

Forse Dio non ha creato le sue creature con questo scopo, che in 

Lui possano essere benedette e gioire della divina bontà nei loro di-

versi stati e condizioni? In che questo può accadere senza la vita o 

la percezione? Come può qualcosa a cui manca la vita gioire della 

divina bontà?”25 

 

Questo vitalismo è interpretato da White in questo modo.  

 
“La celebrazione di Conway del potere intrinseco della creazione di 

tendere al bene ha offerto un potenziale significato trasformativo ai 

suoi contemporanei. Immaginava un ordine naturale in cui la carat-

teristica fondamentale e comune a tutte le creature è l’impulso ver-

so la pienezza della vita, o verso il compimento finale (divino). 

Nella cosmologia di Conway, in cui tutti i processi naturali tendono 

costantemente a divinizzarsi, si può notare una variante 

dell’assioma alchemico associato alla trasmutazione: tutto in natura 

tende alla perfezione”26. 

 

L’universo della Conway è infinitamente complesso, ma sostanzial-

mente vitale27. Anche se in diversi gradi, la vitalità è essenzialmente la stessa 

in tutte le creature ed è ciò che caratterizza l’intera natura.  

                                                           
25 A. CONWAY, I principi, cit., IV, pp. 2-4. 
26 C. WHITE, The Legacy of Anne Conway, cit., p. 51 (traduzione nostra) 
27 Questo trova una certa risonanza nella tradizione stoica di un vitalismo universale. Per 

esempio, Diogene Laerzio sostiene che il κόσμος è un essere vivente ed è dotato in un’anima. 

Inoltre, le nostre diverse anime sono ciascuna un frammento di esso (cfr. DIOGENES LAER-

TIUS, Vitae philosophorum, VII, n. 143, n. 138). 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

33 

 

 

 

Va anche detto che i principi vitalistici della Conway erano così am-

piamente applicabili che Leibniz la descrisse come una di coloro “che metto-

no la vita e la percezione in ogni cosa”28. Inoltre, il vitalismo era anche una ri-

sposta alla domanda su come i corpi fossero mossi dallo spirito e, nel suo 

breve trattato, la Conway affronta il problema, analizzando il movimento nel-

le sue due forme: il movimento locale e l’azione vitale. L’A. conclude che en-

trambi possono interagire e procedere insieme29. Ella, infatti, sostiene, contra-

riamente a More, che il moto è causato dalla penetrazione dello spirito nel 

corpo. A tal proposito, in particolare, al fine di chiarire la relazione intercor-

rente tra spirito e materia, More definisce la materia come impenetrabile e lo 

spirito come penetrabile ovvero penetrante. Lo spirito, penetrando la materia, 

ne causa il movimento. Ma ciò significherebbe che materia e spirito siano en-

tità distinte, in particolare in assenza di movimento30 e la Conway, non con-

cordano con questa concezione, risolve il dualismo parlando di una presenza 

intima31, intesa come principio vitale: 

  
“Ma in realtà, la natura e le sue operazioni sono molto di più che 

pura meccanica, e la stessa non è semplicemente un corpo organico, 

come un orologio, in cui non è insito nessun principio vitale e di 

movimento, ma è un corpo vivente, che ha vita e percezione, ed è 

molto più sublime di un semplice meccanismo, o azione meccani-

ca”32. 

 

Il moto vitale è ritenuto più nobile del moto locale perché è divino33 e 

mostra la saggezza, la potenza e la bontà della natura. Il vitalismo, dunque, 

come teoria, sostiene che la natura, in quanto organismo, sia molto di più e al 

di là di semplici particelle che interagiscono secondo leggi meccanicistiche. 

Piuttosto, c’è sempre un principio di vita che può essere nell’organismo stesso 

o agisce al di fuori di esso, spingendolo a vivere. 

Nel vitalismo della Conway, l’essere è di tipo spirituale e i corpi posso-

no comunicare l’azione ad altri corpi attraverso “emanazione delle loro parti 

                                                           
28 Cfr. G. LEIBNIZ, New Essays on Human Understanding, a cura di P. REMNANT-J. BEN-

NETT, Cambridge University Press, Cambridge 1981, p. 72. 
29 A. CONWAY, I principi, cit., IX, p. 9. 
30 H. MORE, An Antidote against Atheisme. The Second Edition Corrected and Enlarged. 

With an Appendix Thereunto Annexed, Roger Daniel, London, 1655, p. 16; H. MORE, The 

Immortality of the Soul (1659), a cura di A. JACOB, Kluwer, Dordrecht 1987, p. 11. 
31 Cfr. A. CONWAY, I principi, cit., VII, pp. 1-4. 
32 Ivi, IX, p. 2. 
33 Ivi, IX, p. 9. 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

34 

 

 

 

sottili”34 o “emanazioni di una creatura nell’altra e mediante cui possono inte-

ragire tra loro anche alla massima distanza”35. White lo considererà il ‘di più’ 

della natura.  

Secondo White, infatti, è proprio la non riducibilità della natura a spin-

gere gli esseri umani a impegnarsi in atti benevoli e significativi di formazio-

ne del mondo36. Contrariamente a quanto si potrebbe dedurre dalla concezio-

ne cartesiana della natura, come insieme di meccanismi, la Conway non si li-

mita a rifiutare apertamente il meccanicismo cartesiano, ma sostiene che la 

natura sia qualcosa di più di un insieme di meccanismi. Una visione meccani-

ca della natura, infatti, finisce col negare i suoi valori estetici, etici e spiritua-

li, ossia le relazioni, l’amore, la bellezza, la verità e la bontà. Queste qualità 

sono dei movimenti vitali intrinseci della natura processuale, di un’esperienza 

di interiorità che va ben oltre la portata del funzionalismo racchiuso nella 

concezione meccanicistica della natura37. In altre parole, la natura è qualcosa 

di più di un insieme di funzioni e delle loro rispettive descrizioni. 

Il vitalismo e il monismo di Conway implicano anche un senso organi-

co e corporeo della natura. In questo senso, la natura non è solo un organi-

smo, ma anche un corpo unico38. A questo punto, si potrebbe affermare che la 

natura appare in Conway come unità corporea, creazione e vitalità. In altre 

parole, per Conway la natura è l’intera creazione che è viva e possiede l’unità. 

 

3. L’idea di simpatia di Conway 

 

Nella filosofia della Conway l’idea della natura come organismo porta 

a considerare la simpatia come suo carattere, in quanto evidenzia la relazione 

intrinseca tra le parti e la loro unità39. Questa relazione intrinseca è nota anche 

come affinità (relazioni, per così dire, prestabilite)40. La sua è una proposta di 

una simpatia radicale ed intesa in senso totalizzante, in cui ogni cosa in natura 

                                                           
34 Ibidem 
35 Ivi, III, p. 10. 
36 C. WHITE, The Legacy of Anne Conway, cit., p. 69. 
37 Ivi, p. 97. 
38 Gli stoici davano un’interpretazione o una spiegazione organica dell’universo, considerato 

come un organismo enorme. Ogni parte di questo organismo è toccata dalle altre parti ed è 

soggetta al loro effetto attraverso la simpatia. Tuttavia, se fosse un grande organismo singolo, 

tutte le parti dovrebbero essere collegate da qualcosa che viene chiamata simpatia (cfr. SEX-

TUS EMPIRICUS, Προσ Φυσικουσ [Adversus mathematicos], IX. 
39 ERASMO DA ROTTERDAM, Elogio della follia, a cura di H. HOLBEIN- E. CAMERINI, 

Ibex, Milano 2022, I, p. 13, p. 15, p. 30, p. 53. 
40 A. CONWAY, I principi, cit., VII, pp. 3-4; VIII, pp. 1-3.  



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

35 

 

 

 

è in relazione con ogni altra, anche se apparentemente può sembrare il para-

dossalmente il contrario41. Oltre all’affinità, la simpatia è anche indicata con 

termini come influenza, amore, attrazione42 e persino “magia”43. È importante 

sottolineare che Conway scrive all’interno di una tradizione platonica, quella 

del neoplatonismo e del platonismo di Cambridge. Pertanto, il suo uso e il suo 

significato di simpatia sono filtrati attraverso la lente del platonismo44, del na-

turalismo e dell’eterodossia religiosa. 

                                                           
41 A cominciare da Heinrich Cornelius Agrippa (1486-1535), la concezione della simpatia co-

me superamento anche dell’apparente antipatia stava già prendendo forma. Anche Erasmo da 

Rotterdam aveva una posizione simile di simpatia e antipatia per natura (cfr. H.C. Agrippa, De 

occulta philosophia libri tres, a cura di V.P. COMPAGNI, Brill, Leiden, 1992, pp. 117-1188; 

ERASMO DA ROTTERDAM, Elogio della follia, cit., p. 65). 
42 Qui Gangloff, per esempio, sostiene che la simpatia non è l’effetto di poteri occulti. Al con-

trario, in natura esiste un’armonia reciproca per cui le cose sono attratte da affetto e amore 

verso sé stesse (Cfr., J.H. GANGLOFF, Disputatio Physica de Sympathia, Samuel Adophus 

Müller, Jena 1669, A21). 
43 Cfr. G. FRACASTORO, De sympathia et antipathia rerum. Studi e testi del Rinascimento 

europeo, a cura di C. PENNUTO, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2008; M. FICINO, 

Three Books on Life. Medieval and Renaissance Texts and Studies, a cura di C.V. KASKE, 

Center for Medieval and Early Renaissance Studies, Binghamton, 1989, p. 40; G.P DELLA 

MIRANDOLA, De hominis dignitate; Heptaplus; De ente et uno; e scritti vari, a cura di E. 

GARIN, Vallecchi, Firenze 1942, p. 152; S.V. BROECKE, The Limits of Influence. Pico, 

Louvain, and the Crisis of Renaissance Astrology, Brill, Leiden 2003, p. 74. 
44 A nostro avviso, il platonismo non è solamente la filosofia di Platone. Esso si estende a 

qualsiasi filosofia che mantenga un’ontologia sia verticale che orizzontale, con una gerarchia 

dell’essere. In questo caso, si può parlare di platonismo aristotelico. Nelle Carmide di Platone, 

Socrate nota che Crizia sbadiglia nello stesso momento in cui lo fa lui. Con questa osservazio-

ne, Socrate osserva che sbadigliare è un atto che provoca mutualità, nel senso che le persone 

che vedono gli altri sbadigliare “soffrono” con loro. Così, attraverso l’udito e la vista, anche 

Crizia è portato alla stessa aporia del suo interlocutore, Socrate. Crizia si trova nello stesso 

stato di Socrate, non per la stessa causa, ma a causa di una causa al di fuori del suo controllo. 

Mentre lo sbadiglio di Socrate deriva dalla mancanza di definizione della moderazione, quello 

di Crizia deriva dalla corrispondenza con lo sbadiglio di Socrate. Nei Problemi, molto discussi 

per quanto riguarda la vera e propria autenticità, Aristotele osserva, nella prima parte dei Pro-

blemi sulla Medicina, una correlazione tra il verificarsi di fenomeni naturali e le condizioni o 

lo stato di salute dell’uomo. Ad esempio, il cambiamento del caldo estivo provoca un aumento 

del tasso di mortalità. Aristotele riprende questa indicazione simpatetica nel libro VII dei Pro-

blemi, dove si tratta dei problemi connessi all’azione simpatica. In questo libro, l’illustrazione 

di Aristotele sullo sbadiglio coincide con quella di Platone nel Carmide. Aristotele si chiede 

perché gli uomini in genere sbadigliano quando vedono gli altri sbadigliare. Anche se lo sba-

diglio può essere un’azione indipendente a causa della stanchezza, tuttavia è facile da esegui-

re, se solo si vede qualcun altro sbadigliare; perché lo sbadiglio è sempre pronto a manifestar-

si. Inoltre, per Aristotele, alcuni fenomeni esterni provocano determinate azioni interne. Per 

esempio, gli uomini tendono a urinare quando sono vicini all’acqua. Così, si chiede se è forse 

perché l’acqua in generale ci ricorda l’acqua del nostro corpo, e la vicinanza dell’acqua incita 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

36 

 

 

 

È nel pensiero stoico che inizia la tradizione filosofica della simpatia. È 

negli stoici45, infatti, soprattutto in Cleante46, che alla simpatia vengono attri-

buiti una prospettiva e un significato cosmologici. Per esempio, nel II secolo, 

lo stoico Cleomede, nel suo trattatello d’astronomia in due libri (Kυκλικὴ 

ϑεωρία μετεώρων - Teoria dei moti circolari dei corpi celesti), indica la sim-

patia che ogni parte del cosmo ha per l’altra47. 

L’idea di simpatia della Conway non è, quindi, una semplice traduzione 

delle controversie storiche nella sua filosofia naturale del XVII secolo, ma 

mostra sia una continuità che una rottura con un sistema. La Conway, da un 

lato mantiene una certa continuità con il sistema del pensiero neoplatonico 

ormai consolidato, dall’altro, in un certo senso, rompe con esso, presentando 

la simpatia non come qualcosa di occulto48, ma come qualcosa che può essere 

scientificamente provato attraverso l’osservazione, l’ipotesi e la teorizzazio-

ne49. Contrariamente al bando cartesiano della simpatia dalla filosofia, perché 

le sue origini non erano verificabili, Conway propone che la sua origine risie-

da in un discernimento intellettuale sulla connessione tra le cose, nonostante 

la loro distanza50. 

La simpatia spiega la presenza di unità e diversità nel mondo e serve a 

stabilire il rapporto tra gli elementi cosmici51. Proprio come sostiene la Con-

                                                                                                                                                  
la nostra umidità interna a uscire? (PLATONE, Carmide, 169C; ARISTOTELE, Problemata, 

886a25-30). 
45 Nel trattato Della divinazione di Cicerone, si fa menzione a nomi come Crisippo (c.280-207) 

e Antipatro, tutti in connessione con la simpatia. Alessandro di Afrodisia menziona Crisippo 

come sostenitore del pensiero che il mondo sia in simpatia con se stesso (cfr. CICERO, De di-

vinatione, II, 33-5) 
46 Il pensiero di Cleante è contenuto nell’opera del vescovo Nemesio di Emesa L’uomo. Ne-

mesio registra la simpatia o l’affettività di Cleante tra i corpi con l’obiettivo di stabilire la cor-

poreità dell’anima. Secondo l’argomento, i corpi influenzano gli altri corpi, ma c’è 

un’affettività reciproca tra il corpo e l’anima. Va da sé, quindi, che c’è qualcosa di corpo 

nell’anima e viceversa (cfr. NEMESIUS, De natura hominis, I, 5; M. SCHOFIELD, The Stoic 

Idea of the City, University of Chicago Press, Chicago 1992, pp. 130-135). 
47 Cfr. A.C. BOWEN-R.B. TODD, Cleomedes’ Lectures on Astronomy, University of Califor-

nia Press, Berkeley 2004. 
48 In altre parole, la forza dell’affinità era sentita come l’effetto di una causa invisibile e sco-

nosciuta. L’ignoto era misterioso e talvolta magico, ma esprimibile attraverso la logica e la 

scienza. I poteri simpatici sono considerati soprannaturali perché nascosti al senso o 

all’intelletto. Cfr. R. GOCLENIUS, Lexicon Philosophicum (Francoforte, 1613), rist., Georg 

Olms, Hildesheim 1980, pp. 273 e 657. 
49 Cfr. A. CONWAY, I principi, cit., VII, 1. 
50 Cfr. Ivi, I, 6. 
51 Il significato organico e cosmico della simpatia si ritrova anche nelle opere mediche di ori-

gine greca e romana, ad esempio in quelle di Ippocrate, Areteo di Cappadocia, Sorano di Efe-



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

37 

 

 

 

way, il mondo intero è un essere vivente e il respiro che lo permea conferisce 

unità all’universo. Sebbene Cartesio avesse escluso la simpatia dalla filosofia, 

perché si supponeva fosse legata all’occulto o perché si riteneva che il suo ri-

sultato fosse l’attribuzione incomprensibile di cause a origini non verificate, 

la riflessione della Conway sulla simpatia ha come scopo un discernimento 

intellettuale sulla connessione tra le cose, nonostante la loro distanza. D’altro 

canto, il divieto di Cartesio non era sufficiente a impedire interpretazioni sim-

patetiche anche della filosofia meccanica. Ad esempio, la legge di gravità di 

Newton era vista da Locke come una prova dell’azione invisibile di Dio 

nell’universo. In effetti, è Dio che aggiunge la gravità alla materia52. Si pos-

sono trovare interpretazioni simili anche in The Folly and Unreasonableness 

of Atheism di Richard Bentley. In questo caso, Bentley sostiene che: 

 
“L’unione simpatetica di un’anima razionale con la materia, in mo-

do da produrre una comunicazione vitale tra di esse, è 

un’istituzione arbitraria della saggezza divina: non c’è alcuna ra-

gione o fondamento nelle nature separate delle due sostanze, per cui 

un qualsiasi movimento nel corpo dovrebbe produrre una qualsiasi 

                                                                                                                                                  
so e Galeno. Per loro, la simpatia spiegava quelle che oggi chiamiamo funzioni neurologiche 

del corpo. In questo caso era vista come il consensus tra tutte le parti dell’organismo - consen-

sus partium. Il consensus partium dell’intero organismo si sente per le singole parti del corpo, 

motivo per cui la malattia di una parte del corpo può causare mal di testa o influenzare lo stato 

mentale del paziente (L. DIBATTISTA, Medicina historica, in “Mattioli1885journals”, n. 7.3 

(2019), pp. 162-167. 
51 Galeno sosteneva che esiste una simpatia tra i vari organi del corpo. In un tale sistema di in-

terconnessione, lo pneuma (spirito animale) agisce attraverso i nervi trasportando le sensazio-

ni degli organi al cervello. È anche importante notare che la funzione dello pneuma non si li-

mita solo al trasporto delle sensazioni, ma mostra la connessione tra ogni parte 

dell’organismo, resa possibile dall’animazione di ogni parte da parte degli spiriti. Quindi, non 

sono le parti a essere collegate, ma gli spiriti che le animano. Qui si potrebbe parlare della 

pervasività del macrocosmo da parte del microcosmo (S. FINGER, Minds behind the Brain. A 

History of the Pioneers and their Discoveries, Oxford University Press, Oxford 2000, p. 46; 

cfr. F. P. DE CEGLIA, I fari di Halle: Georg Ernst Stahl, Friedrich Hoffman, e la medicina 

europea del primo Settecento, Il Mulino, Bologna, 2009 (Annali dell’Istituto storico italo-

germanico in Trento, 54); A. BARBOI, Sympathy, Sympathetic. Evolution of a Concept and 

Relevance to Current Understanding of Autonomic Disorders (S57.005), in “Neurology”, n. 

80.7 (2013); D. TODMAN, ‘Automatic’ Nervous System in “European Neurology”, n. 60.4 

(2007), pp. 215-216). 
52 J. LOCKE, Second Reply to the Bishop of Worcester, 1699, in J. LOCKE, The Works of 

John Locke, cit., 4.467. 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

38 

 

 

 

sensazione nell’anima; o perché questo movimento dovrebbe pro-

durre quella particolare sensazione, piuttosto che un’altra”53. 

 

La nozione di simpatia della Conway riflette o rispecchia in qualche 

modo la visione galenica del mondo54. Tale nozione definisce la simpatia co-

me un tipo di affettività che intercorre tra corpi, sistemi55, organi, cellule56, 

stati, cause e loro effetti57. Per esempio, il corpo umano è influenzato diretta-

mente dal moto dei corpi planetari58 e, in questo caso, è possibile arguire che, 

essendo la natura organica e possedendo un legame vitale, esiste un’affettività 

che costituisce ogni elemento dell’universo: le cose possono tendere verso se 

stesse e, tendendo verso se stesse, tendono insieme verso un destino comune.  

La concezione della Conway, secondo cui l’affettività è simpatia, po-

trebbe apparire un’eccessiva antropomorfizzazione delle cose, ma non è affat-

to così: l’affettività è legata alla vita piuttosto che all’attività umana, il che 

implica una forma di vitalismo in cui tutto ciò che esiste ha vita59. 

Inoltre, il considerare la natura come organica implica il considerare la 

simpatia come una forma molto forte di vitalismo.  

                                                           
53 R. BENTLEY, The Folly and unreasonableness of atheism, Mortlock, Londra, 1692-3, p. 

243 (traduzione nostra). 
54 Galeno basa la sua visione su un’affermazione ippocratica, secondo la quale tutte le cose 

hanno un’unica confluenza, alla stregua di un unico respiro, il che implica la sintonia del tutto. 

La “simpatia” usata da Galeno ha lo scopo di illustrare come il dolore venga trasportato da una 

parte all’altra del corpo. Se la vita deve essere coltivata, le parti del corpo non solo devono 

soffrire insieme, ma devono anche, come un unico organismo, relazionarsi con il mondo 

esterno. La simpatia è quindi un continuum in natura (cfr. GALENUS, Ars medica. Quae et 

ars parva, Ex officina Erasmania apud Vincentium Vaurgris, Venetiis, 1544, pp. 356 e 365). 
55 D. TODMAN, ‘Automatic’ Nervous System, cit., pp. 215-216; J. WINSLOW, Exposition 

anatomique de la structure du corps humain, in Winslow’s Contribution to our Understanding 

of the Cervical Portion of the Sympathetic Nervous System, in “Journal of the History of the 

Neurosciences”, n. 5.2 (1996), pp. 190-196. 
56 Cfr. F. BOTTACCIOLI, Il “vitalismo” di Fraçois Xavier Bichat, in “Rivista della Società 

Italiana di antropologia medica”, nn. 21-26 (2006-2008), p. 114. 
57 Per esempio, la teoria umorale della salute, sostenuta da medici e filosofi dell’antica Grecia 

e di Roma fino al XIX secolo, indicava la simpatia, o consensus partium, come la causa di una 

miscela armoniosa ed equilibrata degli umori. In altre parole, una sana simpatia porterebbe a 

uno stato di buona salute, ristabilendo l’eukrasia (Cfr. I. VAN SERTIMA, The Golden Age of 

the Moor, Transaction Publishers, New Brunswick (NJ) 1992, p. 17; K. SUDHOFF, Essays in 

the History of Medicine, Medical Life Press, New York 1926, pp. 67, 87, 104; S.B. CURRI-L. 

MARTINI, Pathophysiologia Diencephalica: Symposium Internationale, Springer, Milano 

1958, p. 15). 
58 Cfr. G. DE NICOLA, Considerazioni epistemologiche e antropologiche intorno alle disci-

pline psichiatriche, Università degli Studi di Bergamo, Bergamo 2012, pp. 141-149. 
59 A. CONWAY, I principi, cit., VII, 4. 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

39 

 

 

 

Come teorizzazione, il vitalismo sostiene che la natura è più di una co-

stituzione di particelle secondo le leggi meccaniche. In effetti, si può sostene-

re che la dottrina della simpatia della Conway costituisca una risposta diretta 

al sistema cartesiano60 che aveva emarginato la vita e sostituito la simpatia 

con l’obbedienza a leggi meccaniche61. Ogni organismo funziona grazie a un 

principio di vita che può essere interno o esterno ad esso62. 

L’idea di simpatia della Conway, quindi, implica una visione 

dell’armonia nel mondo, ma se ne discosta al tempo stesso. Sia More (tutore 

della Conway per corrispondenza) che lei stessa propongono, infatti, una sim-

patia che implica il vitalismo: una condivisione della stessa vita dello spiri-

to63. Tuttavia, piuttosto che una congiunzione di due estremità, come sostiene 

More, la Conway vede un’intercomunione nell’intera natura. Secondo More 

 
“Tutto ciò dimostra chiaramente che le cause puramente corporee 

non possono produrre questo effetto, e che quindi dobbiamo sup-

porre che entrambe le corde siano unite a qualche Essere incorpo-

reo, che ha un’Unità e un’Attività diversa dalla Materia, ma che tut-

tavia è in simpatia con essa; il che, influenzando questo Essere im-

materiale, fa sì che esso influisca sulla Materia allo stesso modo in 

un altro luogo, dove simboleggia con quell’altro in qualche predi-

sposizione o qualificazione, come fanno queste due corde 

nell’essere accordate in modo unisono l’una all’altra”64. 

 

                                                           
60 Cartesio considerava la simpatia come qualcosa da escludere dal pensiero razionale, rite-

nendo che, «non c’è alcuna forza tanto occulta nelle pietre o nelle piante, alcun miracolo tanto 

stupefacente di simpatia o di antipatia, alcuna cosa, infine, in tutta quanta la natura che debba 

essere riportata a cause solamente corporee, ovvero prive di mente e di pensiero, la cui ragione 

non possa essere dedotta da quei medesimi principi, tanto che non è necessario aggiungerne ad 

essi alcun altro». R. DESCARTES, Principia philosophiae, IV,187 in R. DESCARTES, Ope-

re: (1637-1649), a cura di, G. BELGIOISO, Bompiani, Bologna 2019, p. 2187 e 2189. 
61 Al posto delle scienze alla base dell’occultismo, Cartesio aveva dato una preferenza alle 

mozioni locali dei corpi che erano facilmente percepibile (R. DESCARTES, Regulae ad di-

rectionem ingenii, IX, p. 27; XII, p. 42). 
62 Il termine medico-filosofico “simpatia”, come suggerito da Robert Whytt, connota implici-

tamente una certa forma di vitalismo in netto contrasto con il meccanicismo della scuola carte-

siana. Whytt, sosteneva che la simpatia osservata tra i nervi non si spiega meccanicamente, ma 

ha un’energia senziente attraverso la quale l’intera macchina viene resa viva (Cfr. R. WHYTT, 

The Works of Robert Whytt, Edimburg, Balfour 1768, p. 98). 
63 Cfr. A. CONWAY, I principi, VII, 4. 
64 H. MORE, The Immortality of the Soul, cit., pp. 452-453 (Traduzione nostra). 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

40 

 

 

 

Sia More che la sua allieva Conway scrivono in un contesto in cui la 

teoria dell’origine predominante era il creazionismo. Pertanto, la causa prima-

ria della simpatia e dell’azione vitale che essa implica è la sapienza di Dio65. 

Ferma restando la funzione sociale della simpatia, cioè il sentimento di 

“inclinazione e attrazione istintiva verso persone, cose e idee”66, nella sua 

connotazione filosofica67 la simpatia, come la Conway la intende, non inter-

corre solo tra persone o animali tra i quali c’è un legame già esistente (come 

avviene, ad esempio, quando un uomo prova pietà per il suo cane malato), ma 

potrebbe anche instaurarsi anche all’interno delle facoltà di un singolo indivi-

duo (come il rapporto tra mente e corpo, corpo e anima o ragione ed emozio-

ne)68. La simpatia potrebbe anche essere espressa come esistente nell’intera 

natura stessa, attraverso la coesione dei suoi costituenti naturali.  

In base a queste considerazioni, è possibile constatare come la simpatia 

non solo possa essere vista come uno stato d’essere, ma anche come la causa 

di tale stato. Per causa si intende il riferimento a spiegazioni metafisiche di 

realtà ontologiche. La simpatia potrebbe, ad esempio, essere una probabile 

ragione per cui il dolore provato nella mente viene percepito nel corpo o per-

ché i dolori corporei sono resi presenti e significativi nella mente69. In altre 

parole, potrebbe spiegare la relazione tra la sofferenza mentale o psicologica e 

il dolore fisico, come nel caso delle emozioni estreme, che potrebbero in-

fluenzare negativamente il funzionamento di un organo vitale oppure del do-

lore agli occhi che potrebbe alterare lo stato mentale ed emotivo di una perso-

na. Il “potrebbe” si raccorda alla probabilità, in quanto non si esclude la pos-

sibilità di altre spiegazioni metafisiche per il fenomeno della reciproca affetti-

vità.  

L’attrazione naturale delle cose, esemplificata dalle forze centrifughe di 

un campo magnetico, potrebbe essere per i sostenitori della tradizione simpa-

tetica, come la Conway, una prova dell’indubbia presenza della simpatia in 

natura. Ma le spiegazioni causali non costituiscono solo una modalità di com-

                                                           
65 Consideriamo per esempio l’affermazione di Richard Bentley: “Infatti questa unione simpa-

tetica di un’anima razionale con la materia, in modo da produrre una comunicazione vitale tra 

di esse, è un’istituzione arbitraria della saggezza divina” (traduzione nostra) (R. BENTLEY, 

The Folly and unreasonableness of atheism, cit., p. 243). 
66 “Simpatia” in Enciclopedia Treccani, in https://www.treccani.it/enciclopedia/simpatia/# 

(19-12-2024) 
67 Il termine “simpatia” ha una connotazione filosofica quando si riferisce al suo significato e 

al suo uso nella filosofia greca, in particolare nei contesti dello stoicismo, del neoplatonismo, 

del naturalismo e anche nel Rinascimento italiano. 
68 A. CONWAY, I principi, cit., IX, p. 2. 
69 Ivi, VII, p. 4. 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

41 

 

 

 

prensione. La simpatia è ugualmente considerata come ricoprente un ruolo at-

tivo nella natura attraverso il suo potere causale di generare similitudini. In 

Conway la simpatia è molto attiva perché è vitale. 

La Conway sostiene che esiste “un’unica madre, quella unica sostanza 

o entità dalla quale nacquero tutte le cose, e della quale sono parti reali e 

membra”70. Alcuni studiosi, come Emily Thomas, interpretano questo testo 

come un’indicazione di un monismo di priorità che, però, non esclude il plu-

ralismo dell’esistenza71. Tuttavia, pur enfatizzando il monismo della Conway, 

questo approccio non sarebbe il più adatto dell’interpretazione del suo testo. 

L’uso della nozione di una “madre” non suggerisce, infatti, un monismo ante-

riore in cui esiste una sola sostanza in senso ontologico e le sue parti costitu-

tive: la “madre” svolge qui un ruolo figurativo per indicare l’armonia simpa-

tica che esiste tra le creature, come se tutto in natura avesse una madre comu-

ne, un’unica fonte. Così come Dio è analogicamente un “padre”, la “madre” 

diventa il simbolo e la metafora della simpatia che esiste tra le creature72. 

Questa armonia di tutte le cose è espressa con una nozione familiare, in modo 

che il lettore o l’investigatore, conoscendo il ruolo della maternità, possano 

facilmente cogliere come l’armonia faccia nascere la natura e la renda solida-

le allo stesso tempo. 

L’unica maternità di cui parla Conway potrebbe essere interpretata co-

me un’espressione dell’unicità della creazione. Tuttavia, è necessario prestare 

attenzione a non attribuire un’interpretazione troppo personale al contesto e al 

contenuto di ciò che l’A. afferma, come finisce per fare Emily Thomas. 

L’unicità della creazione, proposta da Emily Thomas, ma non sostenuta come 

prova dell’esistenza del monismo, è un’implicazione estrapolata dal contesto. 

Thomas basa la sua argomentazione sul testo seguente: 

D’altronde, chi supponesse un altro quarto ente, la cui essenza è distinta 

realmente dalle tre precedenti, quella cosa distruggerebbe 

quell’eccellentissimo ordine che ravvisiamo nell’universalità delle cose, così 

                                                           
70 Ivi, VI, p. 4. 
71 E. THOMAS, Anne Conway as a Priority Monist. A Reply to Gordon-Roth, in “Journal of 

the American Philosophical Association”, Online First View, pp. 1-10. 
72 Conway scrive: “Se invece l’idea di un Dio amorevole, quale è vera in sé stessa, e mostra sé 

stessa in ogni sua dispensazione verso le creature, fosse conosciuta agli uomini, e se la nostra 

anima conoscesse con il suo senso e percezione interiore quanto egli sia la carità e la benignità 

stessa, e quanto egli rivela se stesso, attraverso la Luce e lo Spirito di Cristo Gesù nostro Si-

gnore, nel cuore degli uomini, soltanto allora e non prima di allora, gli uomini ameranno Dio 

sopra ogni cosa e riconosceranno che Egli è sopra ogni cosa il più amabile, giusto, misericor-

dioso e che non può infliggere pene eguali a tutti i peccatori” (A. CONWAY, I principi, cit., 

VI, p. 9). 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

42 

 

 

 

non vi sarebbe più un solo ente intermedio tra Dio e le creature ma due, tre, 

quattro, cinque, sei, o quanti se ne possano supporre tra il primo e l’ultimo. 

Inoltre, è secondo sana ragione che Dio sia uno e che non abbia in sé due o 

più sostanze distinte, così come Cristo è uno e semplice Cristo, e non ha in sé 

sostanze distinte (in quanto è appunto uomo celeste, o Adamo, il primo di tut-

te le creature); così tutta la creazione è una e di una unica sostanza o specie, 

nonostante questa includa molti individui distinti tra loro e subordinati vicen-

devolmente secondo modi di essere e non per essenza o sostanza…. Dio creò 

tutte le nazioni di uomini dallo stesso sangue affinché si amassero a vicenda e 

restassero in reciproca simpatia aiutandosi tra loro. Così Dio infuse nelle sue 

creature l’amore ed il reciproco accordo, così come le membra di un solo cor-

po, fratelli, per così dire, di un unico padre, che è Dio in Cristo, o logos incar-

nato”73. 

Thomas sostiene la sussistenza di una forte implicazione, all’interno 

della creazione, consistente nel fatto che gli individui non sono realmente di-

stinti l’uno dall’altro. Orbene, se non sussistono distinzioni reali tra le creatu-

re, allora queste non sono sostanze diverse e, per Thomas, questo è un motivo 

per leggere la Conway in prospettiva squisitamente monista riguardo alla so-

stanza creata74. L’equivoco nasce in quanto l’unità di cui parla la Conway de-

ve essere interpretata come un’armonia in cui ogni parte della creazione è 

orientata verso l’altra per essere allineata con il destino unico e irripetibile 

dell’universo. Non a caso, la stessa nozione di “familiarità” della Conway in-

dica la natura come una famiglia intrecciata dall’amore e dal desiderio75. 

L’amore unisce la natura, mentre il desiderio provoca l’allineamento del de-

stino della creazione alla volontà del creatore. Ed è proprio per questo motivo 

che la Conway può parlare di quel “grande amore e desiderio che gli spiriti o 

le anime hanno verso i corpi, e specialmente verso i corpi ai quali sono uniti e 

nei quali hanno la loro dimora”76. L’amore è, infatti, la forza più attiva 

dell’unità della Conway, intimamente legata alla definizione di simpatia per-

ché, “quando un uomo ama, sia che sia un uomo che un animale, un albero, o 

l’argento o l’oro, è unito a chi ama, ed il suo spirito passa in esso”77. 

La Conway sostiene che la base dell’amore e del desiderio è la simili-

tudine che esiste nella natura o tra le cose78. Questo implica una considera-

                                                           
73 A. CONWAY, I principi, cit., VI, p. 9. 
74 E. THOMAS, Anne Conway as a Priority Monist. A Reply to Gordon Roth, cit., p. 277. 
75 A. CONWAY, I principi, cit., VI, p. 4. 
76 Ivi, VII, p. 3. 
77 Ivi, VII, p. 4. 
78 Ivi, VII, p. 1. 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

43 

 

 

 

zione dell’amore che unisce l’intera natura come un dato di fatto. L’amore qui 

è la disposizione psicologica che orienta il comportamento umano a vedere le 

comunanze che le persone hanno le une con le altre piuttosto che le differen-

ze; è una forza che avvicina le persone come poli diversi in una corrente ma-

gnetica, in modo tale che, nonostante le ovvie differenze, c’è unione di spiriti 

e talvolta di corpi. È la forza della somiglianza che ha portato Adamo ed Eva 

all’unione coniugale e ha stabilito i “segni visibili della loro reciproca somi-

glianza”79.  

Amiamo le persone in base alla bontà e, sulla scorta di tale assunto si 

può dedurre che la base dell’amore - sempre secondo la secondo la Conway - 

stia nello scoprire qualcosa di simile agli altri. Parimenti, l’amore di Dio per 

la creazione significa che c’è qualcosa di simile tra noi in quanto creati e il re-

sto del creato, ma anche che c’è qualcosa di simile tra il Creatore e la creazio-

ne. Inoltre, l’amore di Dio in noi ci porta ad aspirare ad essere come Lui, a 

muoverci verso di Lui, il che è indice di miglioramento non solo morale, ma 

anche ontologico, nella misura in cui i corpi finiranno per diventare spiriti. Si 

tratta dello stesso amore che esiste tra spirito e corpo, tra i quali, in sostanza, 

c’è sempre un’affinità. 

In questo modo, si potrebbe dedurre che la simpatia, intesa come carat-

teristica della natura, implica affinità, in quanto principio di relazione e co-

munione (di similitudini e opposti). Anche se sussiste un’apparente “antipa-

tia”, la simpatia non può essere negata, perché le cose che sono diverse e di-

stinte o che esistono come opposti sono sempre in relazione. In questo caso, 

‘opposto’ è una forma di relazione. Pertanto, si può sostenere che “l’antipatia 

stessa è una forma di simpatia”80. 

L’affinità delle entità è il principio causale dell’amore e del desiderio in 

natura, poiché l’uno riconosce una parte di sé nell’altro. Questa affinità, che 

costituisce la base dell’amore e del desiderio in Conway, è identificata da 

Broad come una natura comune, condivisa da due o più esseri. Questa affinità 

implica anche una certa somiglianza di sé e una reciprocità derivata da essere 

buono o riconoscimento reciproco della bontà nell’altro sé81. E anche l’amore 

tra corpo e spirito è indice di una “similitudine delle loro nature”82.  

Questa somiglianza è anche il terreno su cui si fonda la definizione di 

bontà. Se A ama B a causa di qualche proprietà di bontà, è perché A ha una 

                                                           
79 Ibidem. 
80 Ivi, V, p. 6. 
81 J. BROAD, Women Philosophers of the Seventeenth Century, Cambridge University Press, 

Cambridge 2002, p. 75. 
82 A. CONWAY, I principi, cit., VII, p. 3. 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

44 

 

 

 

certa bontà in sé che gli permette di riconoscere la bontà in B. Secondo la Co-

nway, infatti, “la somiglianza è la prima causa dell’amore”83. Non ci potrebbe 

essere amore tra il corpo e lo spirito se entrambi fossero dissimili. Poiché so-

no simili, le proprietà di entrambi sono reciprocamente condivise, e questo 

contrariamente all’opinione di More.  

È, infatti, un pensiero coerente quello della Conway, secondo il quale il 

corpo e lo spirito siano l’uno nell’altro. Quindi, non solo sono simili, ma si 

uniscono “poiché infatti se riceve qualche aiuto, di questo si nutre e ne diven-

ta parte”84. Inoltre, sono anche intercambiabili, perché “l’anima è un corpo 

grasso e lo spirito è un corpo raffinato”85. 

Il tipo di amore sopra descritto è quello che la Conway definisce “amo-

re particolare”86. Tuttavia, a questo si aggiunge anche un amore universale, 

che richiama alla mente la “perpetuazione neoplatonica” del binario tra parti-

colare e universale. La Conway, infatti, afferma che “resta un amore universa-

le in tutte le creature, l’una verso l’altra, mettendo da parte quella grande con-

fusione che proviene dalla trasgressione”87.  

L’amore è universale nel senso che lo stesso amore che esiste tra spirito 

e corpo, esiste anche tra due o più individui e tra gli individui e il resto della 

natura. La natura stessa è tenuta insieme da questo amore. Nella lettura della 

Conway, risulta che questo amore è al di là del sentimento o della scelta, che 

sono le definizioni tradizionali dell’amore. 

A nostro avviso questo amore è universale perché è un principio di so-

miglianza o di riconoscimento reciproco. L’amore universale è anche armonia 

universale in natura, perché l’amore è presente in natura come somiglianza 

dell’essere. È simile all’universo che si muove sempre verso la perfezione. 

Oltre alla somiglianza di sostanza, esiste anche la singolarità di sostanza, in 

cui l’intera natura è trattata dalla Conway come una sostanza di terza specie. 

Tuttavia, la singolarità della sostanza e la somiglianza della sostanza possono 

essere classificate come amore universale per reciprocità: questo perché esiste 

l’amore universale per causalità, in cui la causa ama l’effetto perché entrambi 

sono della stessa sostanza. Poiché la causa ama l’effetto, questo amore è il 

medesimo termine di tutti gli effetti che sono generati da questa stessa causa. 

In questo caso, la prima sostanza, che è creatrice della terza sostanza, garanti-

sce la diffusione del suo amore causale a tutte le entità effettrici della sua 

                                                           
83 Ibidem. 
84 Ivi, VII, p. 4. 
85 Ivi, VII, p. 3. 
86 Ivi, VII, p. 4. 
87 Ibidem. 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

45 

 

 

 

creazione. Queste sono le tre forme di amore universale presenti in The Prin-

ciples. Pertanto, l’aggiunta di un quarto motivo da parte di Broad è superflua 

e non è necessaria88.  

Secondo Broad, la quarta causa dell’amore è il reciproco riconoscimen-

to della bontà nell’altro. Conway esclude categoricamente la bontà dal princi-

pio dell’amore universale e Conway sostiene che la bontà è grande, ma non è 

la causa dell’amore. Infatti, ciò che è buono è un piacere apparente che deriva 

dalla risonanza delle similitudini tra il soggetto e l’oggetto. Così, le persone 

buone sono innamorate delle persone buone e lo stesso vale per le persone 

cattive89. 

Tuttavia, l’idea della Conway sul bene, sulle similitudini e sulla simpa-

tia, merita una chiarificazione. Quando, infatti, la Conway osserva che le cose 

di una stessa natura o di natura simile possono facilmente influenzarsi a vi-

cenda90, non significa che le cose di natura dissimile non possano anch’esse 

influenzarsi a vicenda. Questo tipo di implicazione negativa non è contempla-

ta nel pensiero della Conway. È, infatti, poco credibile che nello spirito armo-

nioso del pensiero della Conway le cose in natura siano del tutto dissimili, 

poiché - per usare le sue stesse parole - c’è sempre “la vera affinità che en-

trambi hanno l’uno con l’altro nella propria natura”91. Nonostante la dissomi-

glianza delle parti, la Conway sostiene che l’intera natura sia una, cioè sempre 

unita. Dunque, 

 
“L’intera creazione non è altro che un’unica sostanza o entità, e non 

c’è alcun vuoto in essa. Pertanto, come può una cosa essere separata 

da sé stessa, cioè dalla propria natura così com’era originariamente, 

periodicamente, o nel suo primo essere? Esiste un’unità generale di 

tutte le creature tra loro, tale che nessuna può essere separata dai 

suoi simili. Esiste anche un’unità più speciale e peculiare tra le parti 

di una specie in particolare”92.  

 

Più nello specifico, le parti, alla luce dei “principi di individuazione”, 

devono essere guardate come tali e non solo come una frazione di un tutto e 

per “principi di individuazione” la Conway intende l’identità irrepetibile di 

ogni entità, come “questo individuo e non altro”93.  

                                                           
88 Cfr. J. BROAD, Women Philosophers of the Seventeenth Century, cit., p. 75. 

89 A. Conway, I principi, cit., VII, p. 3. 

90 Ivi, VIII, p. 3. 

91 Ibidem. 
92 Ivi, p. 52. 
93 Ivi, VI, p. 2. 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

46 

 

 

 

Anche se la Conway fa la sua illustrazione con il corpo, bisogna guar-

dare oltre la metafora per cogliere la vera costituzione monadica. Ciascuna 

parte di questa più ampia unità è un individuo completo, che non può essere 

scartato o confuso con un altro, altrimenti “poiché la vera essenza delle cose 

cambierebbe e si creerebbe gran confusione tanto nelle Creature quanto nella 

sapienza di Dio che fece tutte le cose”94.  

Queste parti non sono meccaniche, perché secondo Conway, se lo fos-

sero, sarebbero prive di vita. La sua prospettiva è organica sarebbe allora 

adatta: in quanto parti organiche hanno vita e ogni organo funziona per il mi-

glioramento complessivo dell’intero corpo. Poiché queste parti sono un in-

sieme monadico e individuale, sono di tipo spirituale, cioè hanno vita perché 

non sono concepite in funzione della meccanica. La loro individuazione fa sì 

che appaiano come particelle in una natura spirituale, ed ognuna di esse con-

siste in infinite particelle spirituali, che, a sua voltane contiene un numero in-

finito di altre e “queste entità possono essere considerate monadi, nel senso 

che ciascuna è un’unità”95.  

L’organicità di questa unità in natura è ciò che rende la struttura interna 

del modello monadico come una “simpatia verso l’armonia” o una “simpatia 

alla ricerca dell’armonia”. In altre parole, sebbene la simpatia sia una caratte-

ristica della natura, è coerente con la logica della Conway postularla come un 

desideratum per ogni elemento della natura. Qui è sia un carattere, sia una na-

tura, sia una teleologia. 

 

4. Conclusione 

 

Parlare della ‘simpatia’ di Conway oggi presenta difficoltà per vari mo-

tivi. In primo luogo, Conway non ha avuto alcuna influenza su nessun filoso-

fo ed è, quindi, difficile indicare qualche concreta incidenza sul come si pensi 

alla simpatia o alla natura oggi.  

In secondo luogo, i filosofi che hanno scritto dopo di lei non hanno fat-

to riferimento a lei, né per confutare né per affermare la sua dottrina. Poiché, 

tuttavia, la sua riflessione ha luogo all’interno di una certa tradizione - il pla-

tonismo di Cambridge - si può dire che la rottura con tale sistema è un aspetto 

che riguarda anche la nostra esplorazione, nella misura in cui la Conway rap-

presenta ed esprime la tradizione da cui ci si allontana. E in questo modo si 

                                                           
94 Ibidem. 
95 S. HUTTON, Lady Anne Conway, in Stanford Encyclopedia of Philosophy, 

https://plato.standford.edu/entries/conway/ (15/09/2021). 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

47 

 

 

 

può sottolineare l’importanza della sua filosofia e la rilevanza della nostra in-

dagine. 

Dopo più di tre secoli, sembra che la voce di Conway sia stata solo un 

sussurro silenzioso nei boschi, senza alcun effetto né influenza. Già la “sim-

patia” come nozione filosofica è stata travolta dalle sue implicazioni sociolo-

giche, con particolare riferimento all’espressione di solidarietà e pietà per la 

sofferenza altrui. A questo si aggiunge che il termine filosoficamente di moda 

per esprimere una profonda intersoggettività sia empatia.  

Così, mentre la simpatia sembra essere relegata nell’ambito sociologi-

co, l’empatia, proprio a partire dal XX secolo, si sta affermando come parte 

del canone filosofico della filosofia contemporanea.  

Vanno rilevati, però, i limiti dell’empatia, che non le permettono di es-

sere un sostituto della simpatia. Come nota Philip Fontaine, l’empatia in ter-

mini profani significa mettersi nei panni di un altro. D’altra parte, la simpatia 

non consiste solo nel percepire il dolore dell’altro come se fosse presente a 

noi in modo non primordiale, ma implica fondamentalmente l’idea che la 

propria azione sia in grado di influenzare altre parti dell’universo o di provo-

care una spirale di conseguenze96. 

La simpatia della Conway è stata studiata nel contesto platonico. Anche 

se si possono osservare cambiamenti linguistici e metodologici nell’approccio 

alla simpatia nel corso del tempo, il senso di affinità tra le cose è rimasto e 

può essere contrapposto all’antipatia (αντιπάθεια). La storia del pensiero af-

ferma questa affinità nella natura. É difficile senza entrare in contradizione 

negare che ci sia una simpatia nella natura e anche se gli approcci sono diver-

si, a seconda dell’epoca, c’è un certo senso di connessione che è stato conser-

vato nonostante tutti i cambiamenti, sia dal naturalismo che dal neoplatoni-

smo, sia dal vitalismo stoico, sia dalla medicina o dalle psicologie morali di 

altri pensatori. 

Nonostante l’attuale connotazione “debole” o poco rilevante della sim-

patia, in essa si possono comunque individuare alcuni elementi che rafforzano 

la nostra tesi sull’affinità nella natura e sul suo conseguente desideratum.  

Per essere simpatici (almeno in questo senso quotidiano), è necessaria 

una certa capacità di orientamento verso gli altri97 e questa capacità di apertu-

ra verso l’altro può anche essere alla base dei pensieri morali. In questo caso, 

anche se la natura monadica dell’individualità può essere sostenuta, ci sono 

                                                           
96 P. FONTAINE, Identification and Economic Behaviour. Sympathy and Empathy in Histori-

cal Perspective in “Economics and Philosophy”, n. 13 (1997), pp. 261-280. 
97 Cfr. D. HUME, Trattato sulla natura umana, XI, 1 libro II, (1739-40), a cura di E. LE-

CALDANO-A. CARLINI-E. MISTRETTA, Laterza, Bari 2008. 



 

Ann Conway: la simpatia come carattere della natura 

 

48 

 

 

 

sempre delle finestre nelle monadi che permettono all’universo di essere uno 

e non un multiverso. E, anche in questo caso, la simpatia in senso conwayano 

costituisce la base delle relazioni, ossia la consapevolezza che attraverso il le-

game con l’universo si instaura un legame con l’altro che è legato allo stesso 

universo. In questo caso, peraltro, non è necessario provare empatia prima di 

riconoscere la propria somiglianza con l’altro. 

Questa consapevolezza porta a un altro elemento che potrebbe essere 

descritto come la disposizione a essere in un modo simile, ma non identico, 

all’altro98. Questa disposizione esprime il dinamismo della natura. Anzi, è 

proprio il dinamismo della natura a rendere possibile la simpatia. Questo di-

namismo fa sì che si manifesti un’inclinazione (che implica un certo cambia-

mento o movimento) verso l’altro99.  

Poste queste premesse e precisato quanto necessario, la pertinenza della 

nostra argomentazione è ulteriormente affermata, notando che è solo com-

prendendo che esiste un dinamismo della simpatia in tutti (e secondo Con-

way, in tutto) che possiamo apprezzare l’idea di simpatia in generale100 e ve-

derla come una virtù da coltivare, anche se già incorporata nella natura101. 

Da quanto detto si deduce che il dinamismo della natura o la visione 

della natura come entità dinamica è la base delle relazioni in natura. In altre 

parole, se la natura fosse statica, non ci sarebbe alcuna predisposizione 

all’altro102. Una staticità radicale comporterebbe anche l’eclissi dell’identità 

individuale, perché è nelle relazioni che l’individualità e l’identità emergono 

e si sostengono. Una visione cosmica e organica della simpatia, come sostiene 

la Conway, può aiutare a spiegare come sia possibile l’intersoggettività, il che 

è fondamentale per la stessa metafisica dell’intersoggettività103, la quale, pe-

                                                           
98 Cfr. S. DE, GROUCHY, Lettres à Cé[abanis], sur la Théorie des sentimens moraux, in A. 

SMITH, Théorie des Sentimens moraux (1792), F. Buisson, Paris 1798, p. 357. 
99 Rudolf Steiner (1861-1926) indica la simpatia come un elemento di attrazione antitetico alla 

repulsione causata dalla conoscenza oggettiva. La simpatia è associata al desiderio, al volere. 

Cfr. R. STEINER, The Study of Man: Lecture V, Stuttgart 1919, in URL: 

https://rsarchive.org/Lectures/StudyMan/19190826a01.html (27/10/2024). 
100 S. DE GROUCHY, Lettres à Cé[abanis], cit., p. 358. 
101 Ivi, p. 371. 
102 L’inclinazione verso l’altro è un concetto presente in Max Scheler (1874-1928) all’interno 

del tema dell’intersoggettività (Cfr. M. SCHELER, Il formalismo nell’etica materiale dei va-

lori. Nuovo tentativo di fondanzione di un personalismo etico, tr. it., San Paolo Edizioni, Alba 

1996, pp. 315-316; M. SCHELER, Essenza e forme della simpatia, (Wesen und Formen der 

Sympathie) tr. it. di L. OLIVIA-S. SOANNINI, a c. di L. BOELLA, Franco Angeli, Milano 

2010, pp. 8, [1913, 1923, 1926]. 
103 Arthur Schopenhauer (1788-1860) tratta questa visione cosmica della simpatia (Theilnah-

me) come intercambiabile con la compassione (Mitleid) (A. SCHOPENHAUER, The World 



      

MATTHEW ANTHONY EDEM 

 

49 

 

 

 

raltro, si interseca con quell’ulteriore qualificazione della simpatia intesa co-

me compassione morale per la sofferenza degli altri104. 

Più che una voce del passato, la Conway ci parla ancora come un profe-

ta della natura e di come il vivere possa diventare più significativo. Il modo in 

cui trattiamo la natura dipende da come la vediamo. Per questo è un pensiero 

a nostro avviso coerente che l’etica debba essere costruita sulla metafisica, 

perché possiamo agire correttamente solo in base all’ontologia del nostro es-

sere. Se scopriamo che siamo tutti imparentati con il resto della natura, allora 

tratteremo anche ogni altro essere con la gentilezza che si riserva a coloro che 

sono legati da una certa parentela. Inoltre, attraverso la visione della natura di 

Conway, la moralità non è più solo un elemento esclusivo della condotta 

umana, cioè il modo in cui gli esseri umani si relazionano con i loro simili.  

In conclusione, l’intera riflessione si estende al modo in cui gli esseri 

umani trattano il resto della natura. Le scoperte sui neuroni specchio oggi e le 

preoccupazioni ecologiche, in cui si dimostra che le azioni dell’uomo hanno 

un impatto permanente sul clima, sono solo due prove che dimostrano che 

l’idea di simpatia di Conway può essere al centro di studi interdisciplinari. 
 

 

                                                                                                                                                  
as Will and Representation, I, in C. JANAWAY (a cura di), The Cambridge Edition of the 

Works of Schopenhauer, Cambridge University Press, Cambridge 2010, p. 350). 
104 A. SCHOPENHAUER, Parerga and Paralipomena, II, in C. JANAWAY (a cura di), The 

Cambridge Edition of the Works of Schopenhauer, Cambridge University Press, Cambridge 

2010, p. 232. 



 

 

50 

 

 

 



      

DARIO SESSA 

 

51 

 

 

 

 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

di Dario Sessa  

 

La psicoterapia, pur essendo una disciplina clinica, non è adeguatamente 

comprensibile in se ipsa, poiché non è auto-fondante, ma si radica soprattutto 

su visioni filosofiche, in particolare antropologiche, implicite o esplicite 

dell’essere umano. Le dinamiche della sofferenza e del cambiamento, che 

tengono conto della complessità e dell’interazione con l’ambiente, infatti, si 

chiariscono ed affrontano all’interno di un quadro più ampio che cerca di ri-

spondere a quella che gli studiosi anglofoni con suggestiva espressione chia-

mano the basic question e, cioè: l’uomo chi è?  

In altri termini, ogni scuola psicoterapeutica nasce e si sviluppa a parti-

re da un certo modello di natura umana, una concezione del senso della vita, 

del rapporto con l’altro, delle prospettive progettuali e del modo in cui si può 

guarire o trasformarsi. Il tutto prendendo coscienza del passato, decodificando 

il presente e proiettandosi nel futuro. 

La psicologia, come disciplina che studia i processi mentali e il com-

portamento umano, affonda, quindi, le sue radici nelle più antiche riflessioni 

filosofiche. In questo saggio, pertanto, ci proponiamo di cogliere e supportare 

questo assunto, concretamente interfacciandoci con tre figure che, tra i nume-

rosi pensatori che maggiormente hanno influenzato il pensiero psicologico, 

potremmo prendere ad esempio. Essi sono lontani da noi solo cronologica-

mente, ma anticipano in maniera sorprendente tematiche contemporanee: So-

crate, Platone e Agostino d’Ippona. 

I tre giganti del pensiero, infatti, sebbene distanti nel tempo e situati in 

altro contesto culturale, hanno elaborato idee che hanno anticipato concetti e 

metodi che ancora oggi rappresentano pilastri fondamentali della psicologia. 

Per questo tenteremo una ricognizione critica, esplorando i contributi di 

questi tre autori e, in particolare, analizzeremo il loro impatto sullo sviluppo 

dell’attuale scienza psicologica. La curvatura della ricerca verte sulla cosid-

detta “pista dell’interiorità”, inaugurata da Socrate, sviluppata da Platone e 

Agostino d’Ippona e sorprendentemente attuale in termini di introspezione e 

consapevolezza del sé nella psicologia contemporanea. 

 

 

 

 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

52 

 

 

 

1. Il contributo di Socrate 

1.1 Introduzione: introspezione e conoscenza di sé 

 

Socrate, vissuto nell’antica Grecia nel V secolo a.C., è considerato uno 

dei padri fondatori della riflessione sulla natura umana1. Non a caso, la sua fi-

losofia si basava sull’idea-guida che la conoscenza più importante sia quella 

di sé, espressa nella celebre massima “Conosci te stesso”. Attraverso il suo 

metodo dialettico, la cosiddetta “maieutica”, Socrate, infatti, stimolava i suoi 

interlocutori a riflettere criticamente sulle proprie convinzioni e a portare alla 

luce le verità nascoste dentro di sé2. 

Il motto “Conosci te stesso”, in greco γνῶθι σεαυτόν (gnōthi seautón) 

costituisce l’asse portante del pensiero socratico e avrà profonde risonanze 

nella psicologia moderna, sia a livello teorico che pratico (soprattutto nella 

psicoterapia e nel lavoro funzionale allo sviluppo personale). La frase, peral-

tro, era incisa in maniera visibile nel tempio di Apollo a Delfi e, al di là 

dell’uso socratico, costituisce uno dei massimi precetti della sapienza antica.  

Socrate ha adottato questo principio come base del suo insegnamento, 

come si evince soprattutto nei dialoghi di Platone, in cui l’invito alla cono-

scenza di sé è inteso come primo passo per la saggezza. E, sebbene Socrate 

non abbia mai detto esattamente “Conosci te stesso” nei dialoghi, il tema è 

centrale in nella famosa opera platonica di Socrate3. Qui Socrate sottolinea 

l’importanza di conoscere i propri limiti e la propria ignoranza e lo fa con 

l’altrettanta famosa affermazione: “So di non sapere”, in greco ἓν οἶδα ὅτι 

οὐδὲν οἶδα (En oida oti udèn oida).  

                                                           
1 Per una esauriente trattazione della figura del filosofo ateniese, cfr. G. REALE, Storia della 

filosofia antica, Vita e pensiero, Milano 1975, vol. I, pp. 285-381. 
2 L’apprensione del pensiero di Socrate, che non scrisse nulla, è mediata, da testimonianze di 

contemporanei e soprattutto da Platone, suo discepolo prediletto. Nasce così la cosiddetta 

“questione socratica” per la quale si rimanda a G. REALE, Storia della filosofia antica, cit., 

pp. 287-295. 
3 PLATONE, Apologia di Socrate, 38a-39d. Fonte di riferimento per l’opus platonicum e per 

l’opera citata è Platonis Opera, a cura di H. ESTIENNE (Henricus Stephanus), Genevae 1578, 

vol. I, coll. 17a-42a (PLATONE, Tutti gli scritti, a cura di G. REALE, Bompiani, Milano 

2000, pp. 50-90). Ai fini di una contestualizzazione della questione cfr. M.C. NUSSBAUM, 

The Fragility of Goodness: Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philosophy. Cambridge 

University Press, Cambridge 1986. Per la traduzione italiana delle opere di Platone cfr. PLA-

TONE, Tutti gli scritti, a cura di G. REALE, Bompiani, Milano 2000 (collana “Il Pensiero 

Occidentale”).  



      

DARIO SESSA 

 

53 

 

 

 

La conoscenza di sé è anche vista come strumento imprescindibile per 

dare senso alla propria vita, che, altrimenti, “non è degna di essere vissuta”4. 

Ed è proprio in base all’autoconoscenza che Socrate, secondo la ricostruzione 

di Platone5, affermando di sapere di non sapere”, formula un’ammissione di 

ignoranza che paradossalmente manifesta la massima forma di conoscenza di 

sé. Inoltre, e non a caso, nell’Alcibiade I (attribuito a Platone, ma non pacifi-

camente considerato autentico), si afferma esplicitamente che la conoscenza 

di sé è anche fondamento della politica e dell’etica6. 

Per Socrate, infatti, non si tratta solo di un invito alla semplice intro-

spezione, ma una vera e propria richiesta etica e filosofica: capire chi sei dav-

vero, cosa sai e cosa non sai e, nel contempo, imparare a riconoscere i propri 

limiti, la propria ignoranza e partire da lì per cercare la verità e vivere quella 

che Socrate chiama “una vita giusta”. 

È evidente come, non avendoci Socrate lasciato alcuna opera, il reperi-

mento delle fonti è indiretto e si rifà - come si anticipava - al suo massimo di-

scepolo, Platone, che in varie opere riporta il pensiero socratico. In particola-

re, rilevanti sono almeno due testimonianze, apprese ex auditu dal maestro: 

nell’Apologia di Socrate il famoso “so di non sapere”, vero e imprescindibile 

incipit di un discorso di maturazione sapienziale: 
 

“Io sono più sapiente di quest’uomo; infatti può darsi che nessuno 

di noi sappia nulla di bello e di buono, ma lui crede di sapere qual-

cosa, mentre io, come non so nulla, così non credo neppure di sape-

re. Mi sembra dunque di essere più sapiente di lui proprio in questo 

piccolo punto: che non credo di sapere ciò che non so”7 

 

Nel dialogo Alcibiade maggiore l’invito rivolto all’anima di “guardar-

si” come in uno specchio, in quanto conoscere se stessi è conoscere l’anima, 

il sé, non il corpo8. Qui viene enfatizzato il valore della riflessione critica e 

dell’autoanalisi per vivere una vita autentica, che è capace di una linearità e di 

una coerenza estrema, come testimonia Socrate durante la sua difesa al pro-

                                                           
4 PLATONE, Apologia di Socrate, in Platonis Opera, cit., 5: “ὁ δὲ ἀνεξέταστος βίος οὐ 

βιωτὸς ἀνθρώπῳ” (Ho de anexétastos bios ou biotós anthrópō).  
5 Ivi, 21d. 
6 Cfr., ad es., ID., Alcibiade I, 129-130; 132-133. 
7 PLATONE, Apologia di Socrate, in Platonis Opera, cit., 21b-23b. 
8 Ivi. Emblematico è il contenuto di quanto segue: «Colui che ci ha ordinato “conosci te stes-

so” ci ordinò dunque di conoscere l’anima (…). Se dunque la sapienza è conoscere se stessi, 

nessuno fra costoro è saggio, per quanto si riferisce alla propria arte» (129 a-b). 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

54 

 

 

 

cesso ad Atene, in cui non esita ad affermare l’importanza della filosofia co-

me ricerca continua di verità attraverso un autoesame che dura tutta la vita.  

In altri termini, per il filosofo ateniese, vivere senza riflettere critica-

mente su se stessi e sulle proprie azioni significa non vivere pienamente 

l’assunto socratico “Non cercare la verità fuori di te, ma dentro di te”9, fatto 

proprio secoli dopo da Agostino d’Ippona. Altro non è che un invito alla ri-

cerca interiore e alla conoscenza di sé come via per la verità. 

 

1.2 Risonanze del socratismo nella psicologia contemporanea in termini di in-

trospezione 

 

Il motto socratico è straordinariamente attuale e si collega a molte 

istanze centrali della psicologia moderna10. Possiamo far un primo e diretto ri-

ferimento alla psicoterapia umanistica, come, ad esempio, il modello di Carl 

Rogers, secondo il quale il cambiamento avviene quando la persona diventa 

consapevole di sé e dei propri sentimenti autentici. Il terapeuta aiuta a creare 

uno spazio in cui il paziente possa “guardarsi dentro”, proprio come Socrate 

favoriva l’auto-esame11. 

Ugualmente diretto è il riferimento alla psicoanalisi, sia per Freud, sia 

per Jung. Per il primo, infatti, notoriamente la terapia altro non è che un per-

corso verso la consapevolezza dell’inconscio, chiave per conoscere se stessi 

profondamente. Per Jung, peraltro, conoscere la propria “ombra” e indivi-

duarsi (cioè “diventare ciò che si è”) è una forma moderna del “conosci te 

stesso”12. 

                                                           
9 PLATONE, Fedone, in Platonis Opera, vol I, 57a-118a (PLATONE, Tutti gli scritti, pp. 67-

130). Qui 64a-66e. 
10 Per quanto attiene a psicologia e psicoterapia in connessione con il pensiero socratico, cfr. Il 

convincente e suggestivo saggio P. HADOT, Esercizi spirituali e filosofia antica, tr. it., Ei-

naudi, Torino 2005 (orig. 1981) e l’ampia a rticolata trattazione in T.C. BRICKHOUSE-N.D. 

SMITH, Socratic Moral Psychology, Cambridge University Press, Cambridge 2010.  
11 Cfr. C.R. ROGERS, La terapia centrata sul cliente, tr. it., Martinelli, Firenze 1970 (orig. 

Client-Centered Therapy, 1951). 
12 L’elaborazione più completa del concetto di “Ombra” si trova in Aion (1951), ma il tema è 

presente in tutto il pensiero junghiano come elemento centrale del processo di individuazione. 

C.G. JUNG, Aion. Ricerche sul simbolismo del Sé, tr. it., Bollati-Boringhieri, Torino 1997. 

Scrive l’A. “L’ombra è un problema morale che mette alla prova l’intera personalità dell’Io; 

nessuno infatti può prendere coscienza dell’ombra senza una notevole applicazione di risolu-

tezza morale. Ciò significa riconoscere come realmente presenti gli aspetti oscuri della perso-

nalità: atto che costituisce la base indispensabile di qualsiasi forma di conoscenza di sé, e in-

contra perciò di solito una notevole resistenza” (p. 8). L’analogia con la valenza morale della 

conoscenza del sé con Socrate è fortissima. 



      

DARIO SESSA 

 

55 

 

 

 

Un terzo riferimento va alla terapia cognitivo-comportamentale (TCC). 

Essa, attraverso il dialogo socratico, porta il paziente a imparare a mettere in 

discussione i propri pensieri, il che lo porta a diventare più consapevole delle 

sue distorsioni cognitive. L’obiettivo è lo sviluppo di consapevolezza e auto-

nomia, coerente con l’ideale socratico13. 

Anche la cosiddetta mindfulness insieme con la psicologia contemplati-

va offrono spunti per instaurare un solido parallelismo. Si tratta di tecniche 

che, come in particolare la mindfulness, si fondano sull’auto-osservazione 

senza giudizio, cioè sul prendere coscienza dei propri stati mentali. È un’altra 

declinazione del gnōthi seautón, ma con strumenti moderni14. 

Un parallelo particolarmente significativo si può instaurare anche con la 

“psicologia esistenziale”, come in autori come Frankl, May e Yalom. Qui il 

concetto di “conoscenza di sé” è centrale per affrontare la libertà, la respon-

sabilità e il significato della vita15.  

 

1.3 La maieutica prodromo della metodica psicoterapeuta 

 

La maieutica di Socrate è da intendersi non solo come metodo, ma an-

che come stile cognitivo. Il filosofo greco se ne serve per “far partorire” le ve-

rità già presenti nella psyche del suo interlocutore, tramite il dialogo, cioè una 

forma di indagine basata sul porre domande per stimolare la riflessione critica 

e la consapevolezza di sé. Il processo maieutico può essere visto come 

un’anticipazione di diverse istanze dell’odierna psicologia, soprattutto in am-

bito clinico e umanistico, per cui non è difficile cogliere una serie di connes-

sioni: Socrate non “insegna” nel senso di trasmettere contenuti, ma aiuta 

                                                           
13 Cfr. A.T. BECK, Terapia cognitiva e disturbi emotivi, tr. it., Giunti, Firenze 1999 (Cogniti-

ve Therapy and the Emotional Disorders, 1976), che contiene numerosi spunti e riflessioni sul 

dialogo socratico; ID., Principi di terapia cognitiva. Un approccio nuovo alla cura dei disturbi 

affettivi, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Milano 1984; N. KAZANTZIS-F.M. DATTILIO-K.S. 

DOBSON, La relazione terapeutica in terapia cognitivo-comportamentale, tr. it., Fioriti, Ro-

ma 2019, in cui si possono trovare esempi del dialogo socratico nella psicoterapia. Ancor più 

specifico J.C. OVERHOLSER, Il metodo socratico in psicoterapia, tr. it., Giunti, Firenze 

2022 e M.S. MONTAZERI, Psychotherapist’s Guide to Socratic Dialogue, Springer, Cham 

2022. 
14 Cfr. I. RABOIS, Compassionate Critical Thinking: How Mindfulness, Creativity, Empathy, 

and Socratic Questioning Can Transform Teaching, Rowman & Littlefield Publishers, Lan-

ham (Maryland) 2016. Il saggio unisce esplicitamente “mindfulness practices” con lo stile di 

interrogazione socratico (“Socratic questioning”). 
15 Cfr. gli interessantissimi saggi C.V. Frankl, Uno psicologo nei lager, tr. it., Franco Angeli, 

Milano 2012 (ed. orig. 1946) e ID., Alla ricerca di un significato della vita, tr. it., Ares, Mila-

no 2005. 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

56 

 

 

 

l’altro a partorire la propria conoscenza, rispettando la sua autonomia e il suo 

potenziale interiore. 

Occorre anche rilevare come il maestro ateniese faccia uso dell’ironia, 

come strumento metodologico di stimolo e di aiuto a mettere in crisi positi-

vamente e propositivamente quelle che oggi definiremmo “credenze disfun-

zionali” dell’interlocutore16. 

La prima e forse più diretta connessione della metodica socratica è con 

la psicoterapia umanistica di Carl Rogers e con quella di Abraham Maslow. 

Carl Rogers, con la sua terapia “centrata sul cliente”, sosteneva, infatti, 

che il terapeuta non deve imporre soluzioni, ma creare un contesto empatico 

in cui il paziente possa arrivare da sé alla comprensione di sé e alla propria 

crescita17. 

Rogers, come Maslow, crede che ogni persona possieda dentro di sé 

una tendenza attualizzante, cioè una forza naturale che la spinge a crescere, a 

svilupparsi e a diventare ciò che è veramente. Il problema non è “mettere den-

tro” qualcosa che manca, ma creare le condizioni perché ciò che è dentro pos-

sa emergere. Il terapeuta, quindi, agisce socraticamente come “levatrice” psi-

cologica. Egli non interpreta, non dirige, non impone soluzioni, ma ascolta at-

tivamente, accoglie senza giudicare (accettazione positiva incondizionata) e 

comprende empaticamente il vissuto del cliente. In questo modo la persona si 

apre, prende coscienza di sé e partorisce la propria verità interiore. Come in 

Socrate, il terapeuta è non-direttivo: non insegna, ma accompagna alla scoper-

ta interiore. La fiducia di Socrate nell’autonomia della ragione è simile alla 

fiducia rogersiana nella tendenza attualizzante dell’individuo18. 

Anche Maslow, nella sua psicologia umanistica, parte da un’idea simi-

le: ogni individuo possiede potenzialità innate, una “natura intrinseca” che 

tende alla crescita, all’autorealizzazione e alla piena espressione di sé (il ver-

tice della sua famosa piramide dei bisogni)19. 

                                                           
16 A tal proposito cfr. l’ottimo studio di G. VLASTOS, Socrates: Ironist and Moral Philoso-

pher, Cornell University Press, Ithaca (NY) 1991.  
17 C.R. ROGERS, Freedom to Learn, Merrill, Columbus-Ohio 1969 (tr. it. Libertà 

nell’apprendimento, Giunti-Barbera, Firenze 1973). Particolarmente significativa in tal senso 

anche ID., On Becoming a Person: A Therapist’s View of Psychotherapy, Houghton Mifflin, 

Boston 1961.  
18 ID., A Way of Being, Houghton Mifflin, Boston, 1980. (tr. it., Un modo di essere, Martinelli, 

Firenze 1983). 
19 Si tratta della celeberrima metafora proposta in un altrettanto celebre articolo del 1943 A.H. 

MASLOW, A theory of human motivation, in “Psychological Review”, vol. 50 (1943), n. 4, 

pp. 370-396. 



      

DARIO SESSA 

 

57 

 

 

 

Il compito dello psicologo, del terapeuta o dell’educatore, secondo 

Maslow, non è “modellare” o “correggere” l’individuo, ma aiutarlo a scoprire 

e realizzare la propria natura autentica, liberandolo dagli ostacoli che la socie-

tà, la paura o l’educazione repressiva gli impongono. 

Se in Socrate la verità è già dentro l’uomo e il filosofo aiuta a farla 

emergere, in Maslow il potenziale di crescita è già dentro la persona e lo psi-

cologo facilita la sua realizzazione20. In entrambi la prospettiva è non direttiva 

e lo scopo è l’autorealizzazione intesa come il pieno sviluppo del Sé. 

In questo senso, si può dire che Maslow riprende alla lettera lo spirito 

maieutico di Socrate, applicandolo in chiave psicologica: non più “far nascere 

la verità” ma “far nascere il Sé autentico”21. 

In sintesi, Maslow si rifà alla maieutica socratica perché, come Socrate, 

ritiene che l’essere umano possieda già dentro di sé le risorse fondamentali 

per conoscersi e crescere; il ruolo dell’educatore o del terapeuta è solo quello 

di favorire l’emergere di ciò che è già potenzialmente presente e perché, come 

Socrate, considera la crescita come un processo di scoperta interiore. 

Rogers approfondisce questa idea, trasformandola in un metodo rela-

zionale concreto: la terapia come spazio maieutico, dove il terapeuta aiuta la 

persona a “nascere a se stessa”22. 

Una seconda connessione si può cogliere con la psicoanalisi (Freud e 

post-freudiani). Nella psicoanalisi, infatti, il terapeuta aiuta il paziente a por-

tare alla luce contenuti inconsci, così come Socrate aiuta a “partorire” verità 

inconsapevoli. C’è un parallelo tra il riconoscere i propri conflitti inconsci e il 

riconoscere la propria ignoranza socratica come primo passo verso la cono-

scenza. Occorre però puntualizzare che Freud ha un approccio più interpreta-

tivo, mentre Socrate rimane più maieutico, ossia fa emergere idee già presen-

ti, senza interpretarle dall’esterno23. 

                                                           
20 A.H. MASLOW, Toward a Psychology of Being, Van Nostrand, New York 1962 (tr. it., 

Verso una psicologia dell’essere, Astrolabio-Ubaldini, Roma 1971). 
21 Temi questi che sono trattati ed approfonditi in ID., Motivation and Personality, Harper & 

Row, New York 1954 (tr. it., Motivazione e personalità, Armando, Roma 1968) e ID., Reli-

gions, Values, and Peak-Experiences, Harper & Row, New York 1964. 
22 C.R. ROGERS, On Becoming a Person: A Therapist’s View of Psychotherapy, cit.: “If I can 

provide a certain type of relationship, the other person will discover within himself the capaci-

ty to use that relationship for growth” (p. 33). Questa frase risuona molto con l’idea della tera-

pia come spazio maieutico: il terapeuta non impone soluzioni, ma offre una relazione che con-

sente al cliente di far emergere da sé le proprie risorse, scoprire sé stesso e “nascere a se stes-

so”. 
23 Cfr. O. DOERR-ZEGERS, Socrates’ ‘maieutics’ and the ethical foundations of psychothe-

rapy, in “Philosophy, Psychiatry, and Psychology”, vol. 29 (2022), n. 4, pp. 279-285. L’autore 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

58 

 

 

 

Altra connessione interessante può essere colta con la psicologia del 

dialogo e degli approcci narrativi, come in Bakhtin e Bruner24. L’idea che 

l’identità si costruisca attraverso il dialogo e la narrazione di sé, infatti, trova 

eco nella prassi socratica, secondo la quale il sapere non si impone, ma si co-

costruisce nel confronto. Il dialogo, quindi, non è solo un mezzo, ma il luogo 

stesso del pensiero. 

Mikhail Bakhtin è famoso per i concetti di dialogismo e di polifonia. 

Egli riprende l’intuizione socratica e la estende alla filosofia del linguaggio e 

alla teoria della cultura25. Per Bakhtin, ogni parola è dialogica nel senso che 

nasce sempre in risposta a un’altra e resta in attesa di una replica. Il senso non 

è mai fisso, ma si forma nell’interazione tra voci diverse, come in un dialogo 

socratico continuo. Come Socrate, Bakhtin rifiuta l’idea di una verità “mono-

logica” o assoluta: la verità è sempre tra le persone, non in una sola. In questo 

senso, la maieutica diventa, per Bakhtin, una condizione linguistica ed etica 

dell’esistenza: comprendere significa dialogare e dialogare comprendere26. 

Jerome Bruner si occupa in modo particolare di psicologia culturale e, a 

suo interno, del significato narrativo. Da psicologo e teorico dell’educazione, 

riprende la tradizione dialogica nel campo della psicologia dello sviluppo e 

della conoscenza, arrivando alla conclusione che il pensiero umano è fonda-

mentalmente narrativo e intersoggettivo27. L’apprendimento e la costruzione 

                                                                                                                                                  
esplora il concetto di maieutica in Socrate e il suo possibile riflettersi in un contesto terapeuti-

co-filosofico, evidenziando analogie e differenze negli approcci. 
24 Testo chiave per comprendere il pensiero di Bakhtin, secondo il quale il dialogo si avvale di 

atti linguistici, correlati a quelli degli altri protagonisti del tessuto dialogico, in un contesto di 

significati condivisi è M.M. BAKHTIN, The Dialogic Imagination: Four Essays, Texas Uni-

versity Press, Austin 1981. Per un’introduzione al pensiero di Bakhtin cfr. M. HOLQUIST, 

Dialogism: Bakhtin and His World, Routledge, London 1990. Per quanto attiene a Bruner cfr. 

J.S. BRUNER, Acts of Meaning, Harvard University Press, Harvard 1990 (tr. it., La ricerca 

del significato, Bollati Boringhieri, Torino 1992). Per quanto attiene più specificamente al dia-

logo nel contesto culturale cfr. ID., Actual Minds, Possible Worlds, Harvard University Press, 

Harvard 1986 (tr. it., La mente a più dimensioni, Laterza, Bari 1988). 
25 M.M. BAKHTIN, Estetica e romanzo, tr. it., Einaudi Torino 1979, introducendo i concetti 

di polifonia e di dialogismo come principi costitutivi del linguaggio e della coscienza. 
26 ID., Problemi dell’opera di Dostoevskij, tr. it., Einaudi, Torino 1963. In quest’opera propo-

ne la nozione di verità dialogica e di “voce altrui” come costitutiva dell’io.  
27 Bruner non si limita a descrivere il processo dialogico di apprendimento linguistico e cogni-

tivo, ma ricalca nell’analisi del ruolo del linguaggio e della narrazione nella formazione edu-

cativa la dimensione fortemente “maieutica”. Cfr. J.S. BRUNER, Child’s Talk: Learning to 

Use Language, Oxford University Press, Oxford 1983 (tr. it., Il linguaggio del bambino, La-

terza, Bari 1986). Il discorso è fortemente sviluppato in ID., The Culture of Education, Har-

vard University Press, Harvard 1996 (tr. it., La cultura dell’educazione, Feltrinelli, Mila-

no1997). 



      

DARIO SESSA 

 

59 

 

 

 

del significato avvengono, quindi, all’interno del dialogo tra maestro e allie-

vo, adulto e bambino, individuo e cultura e, come nella maieutica socratica, il 

ruolo dell’educatore non è “riempire”, ma suscitare, mettere in relazione, fa-

vorire la scoperta autonoma. Ecco perché Bruner parla di scaffolding (impal-

catura): l’adulto sostiene il pensiero del bambino con domande e strumenti 

culturali, fino a quando quest’ultimo può “partorire” da sé il significato28. 

La “psicologia del dialogo” contemporanea, in parte erede di Bakhtin e 

Bruner, considera la mente non come un’entità interna, ma come un campo 

dialogico. In questa prospettiva la coscienza è “plurale”, cioè formata da voci 

interiori e relazioni con gli altri. L’identità si costruisce attraverso il dialogo, 

proprio come il sapere si costruisce maieuticamente. 

In sintesi: il dialogo non è solo comunicazione, ma il modo stesso in cui 

il pensiero esiste e cresce. In Socrate la conoscenza nasce nel dialogo e nella 

domanda, non nella trasmissione; in Bakhtin ogni parola è dialogica e la veri-

tà è polifonica, cioè costruita tra le voci; in Bruner l’apprendimento è co-

costruzione di significati nel dialogo culturale. La psicologia del dialogo con-

siste, in definitiva, nella concezione della mente come “sistema di voci in re-

lazione”, non come un io isolato. 

Alcuni approcci moderni vedono il terapeuta come co-narratore, che 

aiuta il paziente a rielaborare la propria storia, il che è in perfetto parallelismo 

con Socrate, che guida l’interlocutore nella costruzione del proprio sapere.  

Notevoli analogie si possono cogliere anche nel moderno Coaching e 

nel counseling, considerando che essi sono vivificati da un ethos dialogico. 

Il coaching è un processo di accompagnamento orientato al raggiungi-

mento di obiettivi specifici e misurabili, in cui il coach aiuta la persona a svi-

luppare potenzialità, competenze e performance attraverso domande, feed-

back e strategie di azione: Il counseling consiste in una relazione d’aiuto cen-

trata sull’ascolto e sulla comprensione, volta a favorire la consapevolezza di 

sé, la gestione delle emozioni e le capacità decisionali del cliente in momenti 

di difficoltà o cambiamento, senza finalità terapeutiche profonde29. 

                                                           
28 J.S. BRUNER-D. WOOD-G. ROSS, The role of tutoring in problem solving, in “Journal of 

Child Psychology and Psychiatry”, n. 17 (1976), fasc. 2, pp. 89-100. In questo lavoro viene in-

trodotto per la prima volta il termine scaffolding, che letteralmente significa “impalcatura”, 

per descrivere il supporto fornito da un adulto o da un pari più esperto durante 

l’apprendimento di un compito da parte di un bambino. Bruner poi riprenderà e approfondirà 

il concetto in varie opere successive, tra cui Child’s Talk: Learning to Use Language (1983), 

Actual Minds, Possible Worlds (1986), Acts of Meaning (1990). 
29 Cfr. R. MAY, L’arte del counseling, tr. it., Astrolabio, Roma 1992.  



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

60 

 

 

 

 In questi ambiti si usano spesso domande particolarmente stimolanti ed 

interlocutorie (simili alle domande socratiche) al fine di stimolare riflessione, 

consapevolezza e cambiamento e val la pena, a tal proposito, rimarcare come 

la relazione che si instaura sia paritaria: come nel dialogo socratico, il coach o 

il counselor non fornisce risposte, ma facilita il processo attraverso il quale è 

il soggetto a trovarle. 

Anche la Terapia cognitivo-comportamentale (TCC) presenta profonde 

analogie con la maieutica socratica, soprattutto nella sua forma Socratic Dia-

logue, che espressamente utilizza un metodo di esplorazione e riflessione ispi-

rato al dialogo di Socrate30: il terapeuta non fornisce direttamente risposte o 

soluzioni, ma pone domande mirate, guidando il paziente a mettere in discus-

sione le proprie convinzioni, fino a raggiungere nuove comprensioni più rea-

listiche e funzionali. In pratica, il dialogo socratico nella TCC serve ad aiutare 

il paziente a identificare e analizzare i pensieri automatici negativi, valutare le 

prove a favore e contro tali pensieri, e sviluppare interpretazioni alternative 

più equilibrate31. 

La TCC utilizza il dialogo socratico come tecnica esplicita per aiutare i 

pazienti a mettere in discussione pensieri disfunzionali come credenze auto-

matiche, avvicinandosi a convinzioni più realistiche. 

In definitiva, la maieutica socratica anticipa molte pratiche psicologiche 

contemporanee fondate sull’ascolto, la riflessione, il dialogo trasformativo, e 

la fiducia nell’autonomia dell’individuo. Pur non essendo un metodo terapeu-

tico in senso moderno, il suo ethos dialogico e il rispetto per la coscienza in-

dividuale hanno lasciato un’impronta profonda nella psicologia contempora-

nea32. 

                                                           
30 Cfr. C.A. PADESKY, Socratic Questioning: Changing Minds or Guiding Discovery? 

Keynote address at the European Congress of Behavioural and Cognitive Therapies, London 

1993. Si tratta di un riferimento classico, in cui Padesky chiarisce che il dialogo socratico ser-

ve a guidare la scoperta del paziente, non a convincerlo. 
31 Fondamentale in tale ottica, applicata alla TCC, il contributo di J.C. OVERHOLSER, Socra-

tic Questioning in Psychotherapy: Changing Minds or Guiding Discovery?, in “Psychothe-

rapy”, vol. 47 (2010), n. 11, pp. 67-75. Tratta dell’analisi teorica e applicativa del metodo so-

cratico all’interno della TCC in psicoterapia (cfr. tr. it., Giunti Psychometrics, Firenze 2022). 
32 Ai fini della trattazione sulla metodica concretamente applicata, cfr. N. KAZANTZIS-F.M. 

DATTILIO-K. DOBSON, La relazione terapeutica in terapia cognitivo-comportamentale. 

Manuale per il professionista, cit. Cfr. anche J. DILLON, Teaching Psychology and 

the Socratic Method: Real Knowledge in a Virtual Age, MacMillan, Palgrave 2016; 

M. SADEGH MONTAZERI, Psychotherapist’s Guide to Socratic Dialogue, Springer, Cham 

(Svizzera) 2022; A. COLOMBOS, The Socratic Method as a Synthesis Type of Cognitive Psy-

chotherapy and Jung’s Transcendent Function: A Commentary, in “Psychology and Cognitive 

Sciences”, vol. 9 (2023), n. 1.  



      

DARIO SESSA 

 

61 

 

 

 

Questa pratica di auto-esame è alla base di molte tecniche psicologiche 

moderne, in particolare nella psicoterapia, dove il dialogo e la riflessione inte-

riore sono strumenti fondamentali per la crescita personale. L’idea che la con-

sapevolezza di sé sia essenziale per il benessere psicologico si ritrova anche 

nelle correnti umanistiche della psicologia, come nel lavoro di Carl Rogers, 

che promuove l’autenticità e l’esplorazione del sé. 

 

2. Platone e la struttura complessa dell’anima 

 

2.1 La tripartizione dell’anima 

 

Allievo di Socrate, Platone ha ampliato e sistematizzato le riflessioni 

sull’anima umana e sulle sue dinamiche interne33. Nel dialogo denominato 

Repubblica, Platone introduce la celebre teoria della tripartizione dell’anima, 

che è fondamentale nella nostra trattazione, in quanto anticipa in maniera non 

meno sorprendente delle intuizioni socratiche temi e metodiche della psicolo-

gia contemporanea34. 

Com’è noto, Platone opera una tripartizione della psyche, suddividen-

dola in tre componenti così schematizzabili: a) Razionale o, in greco, 

Λογιστικόν (logistikón), sede del pensiero, del giudizio, della conoscenza. Es-

sa ha il compito di governare le altre; b) Irascibile, o, in greco, Θυμοειδές 

(thymoeidés), legata al coraggio, all’onore, all’ambizione e alla forza 

d’animo. Funziona come alleato della ragione, se ben educata; c) Concupisci-

bile o, in greco, Ἐπιθυμητικόν (epithymētikón), sede dei desideri corporei, del 

piacere, dei bisogni materiali. È la parte più bassa, che va controllata, non re-

pressa ma armonizzata.  

La parte razionale, che guida con saggezza e conoscenza; la parte ira-

scibile, responsabile delle emozioni e della volontà di agire; e la parte concu-

piscibile, che rappresenta i desideri e le pulsioni35.  

                                                           
33 Per una trattazione esaustiva e globale della filosofia platonica cfr. G. REALE, Storia della 

filosofia antica, cit., vol. II, pp. 7-235. Per ulteriori spunti di riflessione cfr. pure M. NUS-

SBAUM, The Fragility of Goodness: Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philosophy, 

Cambridge University Press, Cambridge 1986. 
34 Per un’introduzione alla Repubblica di Platone cfr. M. VEGETTI (a cura di), Guida alla let-

tura della Repubblica di Platone, Laterza, Bari 1999 e il dottissimo saggio J. ANNAS, An In-

troduction to Plato’s Republic, Oxford University Press, Oxford 1981. 
35 PLATONE, Repubblica, in Platonis Opera, voll. II-III, 327a-621d (PLATONE, Tutti gli 

scritti, pp. 1213-1317). Qui lib. IV, 436a-441c. È qui che Platone sviluppa il suo argomento 

per dimostrae che l’anima ha tre parti distinte, in analogia con la tripartizione della città (go-

vernanti, guerrieri e produttori). Scrive: “Non è forse evidente che in ciascuno di noi ci sono le 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

62 

 

 

 

L’equilibrio tra queste tre componenti è alla base dell’equilibrio interio-

re nell’uomo. Platone spiega infatti che tale equilibrio rende l’uomo “giusto” 

e la giustizia nell’anima individuale consiste nell’armonia e nell’equilibrio tra 

le tre parti: ognuna deve svolgere la propria funzione senza invadere il campo 

delle altre, sotto la guida della ragione. 

Questo concetto è esposto chiaramente nel libro IV del della Repubbli-

ca, in particolare nei passi 441c-444a. Qui Platone conclude la sua analisi 

dell’anima e definisce la giustizia (δικαιοσύνη) come equilibrio interiore 

(harmonia, kòsmos, symmetria) tra le tre parti.  

Scrive Platone:  

 
“L’anima, dunque, è tripartita in tre parti: quella razionale, quella 

irascibile, quella concupiscibile”36. “Non si può dire che l’uomo sia 

giusto in un altro senso, ma in questo solo: quando le tre parti che 

sono in lui fanno ciascuna ciò che le è proprio. (...) La giustizia 

dunque non è altro che il fatto che ogni parte dell’anima adempia al 

proprio compito e non si ingerisca nei compiti delle altre parti. 

L’ingiustizia, invece, ha luogo quando vi è ingerenza e confusione 

tra le parti, cioè laddove l’una prenda il posto dell’altra o le si op-

ponga. Così, come nella città la giustizia consiste nel mantenere 

l’ordine fra le classi, anche nell’anima consiste nel mantenere 

l’ordine tra le sue parti”37.  

In sintesi: la parte razionale governa, avendo la guida della verità; la 

parte irascibile obbedisce, come esecutrice delle decisioni della ragione; 

la parte desiderante obbedisce sia all’irascibile sia alla razionale, poiché è la 

più debole.  

Qui, la circostanza che l’uomo abbia in sé la verità, è resa più robusta 

rispetto a Socrate per la configurazione ontologica della psyche che, coeren-

temente con la tradizione orfica cui Platone aderisce, preesiste al corpo (dua-

lismo psicosomatico) e nell’iperuranio da cui proviene, ha già contemplato gli 

eterni archetipi delle idee, prima di essere “gettata” nel corpo, dimenticando 

                                                                                                                                                  
stesse parti e inclinazioni che troviamo nella città? (...) In noi c’è infatti una parte che ragiona, 

un’altra che si adira, e una terza che desidera il cibo, il bere, l’amore e cose simili. (...) Queste 

parti sono tre, e da esse nascono le virtù corrispondenti: la saggezza, il coraggio e la tempe-

ranza”. Poi, nel libro IX (580d-581e) Platone riprende la distinzione per mostrare come i di-

versi tipi di uomini (razionale, irascibile, concupiscibile) corrispondano a diversi modi di vita 

e a diverse forme di realizzazione anche in termine di soddisfazione o felicità. 
36 Ivi, 435d-436a.  
37 Ivi, 441c-444a.  



      

DARIO SESSA 

 

63 

 

 

 

tutto38. Di qui l’assenza di una vera conoscenza, in quanto – come afferma nel 

Menone - “la conoscenza è ricordare ciò che l’anima ha già visto”39. 

 

2.2 La gnoseologia anamnetica e gli schemi mentali 

 

Da quanto sinora delineato emerge il carattere anamnetico della cono-

scenza, tipicamente platonico. La conoscenza è una forma di ricordo, il che è 

assorbente rispetto ai concetti di memoria e apprendimento: l’apprendimento 

è, quindi, un processo di ricordo (anamnesi), poiché l’anima è immortale e ha 

già visto tutte le cose prima di nascere40. 

 Sulla scorta dell’invito socratico “Non cercare la verità fuori di te, ma 

dentro di te”41, anche Platone invita alla ricerca interiore e alla conoscenza di 

sé come via per la verità. L’assunto socratico, infatti, esprime perfettamente 

anche il pensiero platonico, il che è confermato nel Fedone, in cui Platone, at-

traverso il dialogo socratico con i discepoli, parla dell’anima e della cono-

scenza, invitando a una ricerca interiore della verità. L’anima è, quindi, anche 

in Platone il locus veritatis, soprattutto quando riesce a distaccarsi dal corpo e 

dai sensi, permettendo la vera conoscenza, che si acquisisce per l’appunto at-

traverso l’introspezione e la ragione. 

Non a caso, Platone afferma: “Bisogna esercitare l’anima a separarsi 

dal corpo e cercare la verità dentro di sé, perché la verità non si trova nei sen-

si”42. Questi ultimi, infatti, offrono una realtà mutevole e imperfetta, mentre 

la verità coincide con le idee o forme (eidé), che sono ipostatiche, a sé stanti, 

trascendenti, immutabili e perfette. Queste idee possono essere viste come 

modelli mentali archetipici o schemi mentali universali presenti nella psyche, 

che permettono di interpretare e comprendere il mondo. 

                                                           
38 Cfr. G. REALE, Storia della filosofia antica, cit., vol. II, pp. 86-98. 
39 PLATONE, Menone, in Platonis Opera, vol I, 70a-100b (PLATONE, Tutti gli scritti, pp. 

936-1000). Qui 81d-86c. Sulla radicazione nella tradizione orfica dell’antropologia platonica, 

cfr. G. REALE, Storia della filosofia antica, cit., vol. II, pp. 111-136. 
40 Ivi, 81d: “Μηδὲν ἄλλο ἢ ἀνάμνησιν ἐστὶ μάθησις” (“L’apprendimento non è altro che un ri-

cordare”). 
41 ID., Fedone, in Platonis Opera, cit., 64a-66e. Sul contesto culturale e la razionalizzazione 

platonica dell’anima, cfr. E. DODDS, The Greeks and the Irrational, University of California 

Press, Berkeley 1951; C. GILL, The Tripartite Theory of Soul in Plato’s Republic, in “Phrone-

sis”, vol. 22 (1977), n. 2, pp. 133-154. Il saggio costituisce uno studio fondamentale sul rap-

porto fra le parti dell’anima. 
42 Ivi, 64a-65b. 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

64 

 

 

 

Nella Repubblica troviamo il “Mito della caverna”43, in cui l’anima 

umana è assimilata a uno schiavo prigioniero in una caverna, il quale vede so-

lo ombre (illusioni sensoriali) e non l’effettiva realtà (le idee/forma). Qui Pla-

tone illustra come la mente debba “ricordare” (anamnesi) queste forme, cioè 

accedere a quegli schemi preesistenti per comprendere la realtà. La resistenza 

alla scoperta della verità da parte degli schiavi è dovuta all’assuefazione alla 

loro condizione, all’impigrimento intellettuale, alla sudditanza nei confronti 

dei sensi. In termini psicologici essi sono diventati “evitanti” in ordine alla ri-

cerca della verità, che, come per Socrate, è scomoda e presuppone le doglie 

del parto. 

L’anima, infatti, può contemplare la verità solo liberandosi dalla mate-

rialità e dall’illusione dei sensi. Le idee/forma, peraltro, verranno poi interpre-

tate come modelli mentali universali. 

Nel Fedro si parla ancora della conoscenza come reminiscenza e si sot-

tolinea come l’anima è predisposta a riconoscere la verità grazie alla previa 

conoscenza delle idee, pervenendo alla definizione dell’innatismo gnoseolo-

gico platonico44. 

A riprova di tanto basterà un riferimento specifico ad alcuni passi chia-

ve platonici, a proposito della teoria dell’anamnesi. Nel Menone, ad esempio, 

si dimostra che uno schiavo incolto, senza istruzioni dirette, può risolvere un 

problema geometrico, suggerendo che la conoscenza è “ricordo” di idee inna-

te in quanto l’anima possiede già delle strutture cognitive (idee/forme) che 

emergono attraverso il ragionamento45. 

 Emerge un immediato legame con gli schemi mentali nella psicologia 

moderna, per la quale essi sono strutture cognitive che organizzano 

l’informazione e aiutano a interpretare il mondo. Sono costruzioni mentali 

che guidano la percezione, la memoria e il ragionamento. Platone, pur non 

usando questa terminologia, assume che l’anima ha idee innate e modelli uni-

versali (le forme) che funzionano come schemi archetipici per interpretare la 

realtà.  

L’idea platonica dell’anamnesi (ricordo) suggerisce che la mente non 

apprende ex novo, ma riattiva conoscenze già presenti, in modo simile a come 

la psicologia cognitiva vede l’attivazione degli schemi. Emergono una serie di 

key-word ricorrenti: idee/forme, schemi mentali, anamnesi, attivazione di 

schemi cognitivi, conoscenza come riscoperta, elaborazione e interpretazione. 

                                                           
43 ID., Repubblica, in Platonis Opera, cit., lib. VII, 514a-517a. 
44 ID., Fedro, in Platonis Opera, cit., vol. I, 227a-279c, (PLATONE, Tutti gli scritti, cit., 

pp. 540-570), qui 247c-249c. 
45 ID., Menone, in Platonis Opera, cit., 81d-86c. 



      

DARIO SESSA 

 

65 

 

 

 

2.3 Risonanze nella psicologia moderna 

 

La tripartizione dell’anima platonica non costituisce un modello psico-

logico scientifico, ma certamente un archetipo potente. Essa ha influenzato 

profondamente il modo in cui pensiamo alla mente come risorsa complessa e 

articolata, fatta di forze in tensione.  

Essa viene ripresa implicitamente da molte teorie psicologiche moder-

ne: dalla psicoanalisi alla terapia cognitivo-comportamentale (TCC), dalla 

psicologia della personalità a quella esistenziale. Un esempio eclatante di ri-

conduzione alla prospettiva platonica, però, è costituito da Sigmund Freud. Se 

Platone enumera le tre parti/funzioni dell’anima generando la tripartizione ra-

zionale, irascibile, concupiscibile, Freud ugualmente concepisce la psiche 

come tripartita, con le tre istanze della personalità: Es, Io, Super-Io. 

All’anima concupiscibile di Platone corrisponde in Freud la generazio-

ne di pulsioni e desideri inconsci da parte dell’Es46; all’anima irascibile in 

Freud corrisponde l’Io come mediazione tra desideri e realtà47; all’anima ra-

zionale il Super-Io come istanza morale e censoria48. 

                                                           
46 S. FREUD, Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, Internationa-

ler Psychoanalytischer Verlag, Wien 1933. Si tratta della Lezione XXXI delle Neue Folge der 

Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse (Nuova serie di lezioni introduttive alla 

psicoanalisi, tr. it., in Opere, Bollati Boringhieri, Torino1977, vol. XI), che Freud tenne tra il 

1932 e il 1933. In questa lezione, Freud presenta in modo sistematico la sua seconda topica, 

cioè la tripartizione della mente. Nel capitolo XXXI (“Die Zerlegung der psychischen Persön-

lichkeit”, cioè La scomposizione della personalità psichica), Freud scrive: “Das Es verkehrt 

mit der Außenwelt nur über das Ich (…) ich bitte, verbessern Sie (…) Der Raum, den das un-

bewußte Es einnimmt, müßte unvergleichlich größer sein als der des Ichs oder des Vor-

bewußten” (“L’Es è in rapporto con il mondo esterno soltanto tramite l’Io (…) Vi prego, cor-

reggetemi (…) Lo spazio che occupa l’inconscio Es dovrebbe essere incomparabilmente più 

grande di quello dell’Io o del preconscio” (S. FREUD, L’Io e l’Es, tr. it., in Opere, cit., p. 

489). Freud sottolinea che l’Io occupa solo una piccola parte della mente e che la porzione in-

conscia dell’Es è “incomparabilmente più grande”. È una delle metafore più note per rappre-

sentare la sproporzione tra la parte conscia e quella inconscia della psiche - simile 

all’immagine dell’iceberg. Solo una piccola parte dell’iceberg emerge sopra la superficie del 

mare, mentre la parte più grande rimane nascosta sotto l’acqua. 
47 Sempre in quella sede Freud afferma: “Meine Damen und Herren! … Jene Zerlegung der 

seelischen Persönlichkeit in ein Überich, Ich und Es (…). Das Ich ist die alleinige Angststätte” 

(“Signore e signori! … Quella scomposizione della personalità psichica in Super-io, Io ed Es 

(…). L’Io è l’unica sede dell’angoscia”. In altre parole: l’Io è l’istanza che affronta le pulsioni 

dell’Es (desideri) e le richieste della realtà e del Super-Io. 
48 Sempre nel testo citato, Freud scrive: “Das Überich legt den strengsten moralischen 

Maßstab an das ihm hilflos preisgegebene Ich an, (…) unser moralisches Schuldgefühl der 

Ausdruck der Spannung zwischen Ich und Überich ist” (“ll Super-io applica il più severo me-

tro morale all’Io, che gli è abbandonato senza difesa… il nostro sentimento morale di colpa è 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

66 

 

 

 

Sebbene non identiche, le strutture dinamiche tra parti che desiderano, 

controllano e mediano ricordano Platone in maniera impressionante. 

Andando a Jung, questi, nell’ambito delle funzioni della psiche e fa-

cendo riferimento agli archetipi, valorizza l’aspetto simbolico e spirituale del-

la psiche stessa. L’anima, in altri termini, ha una parte razionale, una emotiva-

energetica (simile al thymós) e una parte desiderante/inconscia49. Inoltre la 

sua idea di individuazione ricorda il progetto platonico di armonia tra le parti 

dell’anima50.  

Anche rifacendoci al celebre modello detto “Big Three”, poi “Big Fi-

ve”, riscontriamo una strutturazione simile51. Le tre dimensioni sono: a) Neu-

roticismo (emotività), cioè tendenza a provare ansia, tristezza, vulnerabilità, 

instabilità emotiva; b) Estroversione (o impulsività), cioè livello di energia, 

ricerca di stimoli, socievolezza; c) Psicoticismo (o durezza, non-

conformismo), cioè tratti legati ad aggressività, freddezza, scarsa empatia, 

creatività non convenzionale. 

                                                                                                                                                  
l’espressione della tensione tra Io e Super-io”). Ciò mette in evidenza il ruolo critico e puniti-

vo del Super-Io come “legge morale” interna, fonte di sensi di colpa e giudizio. Una delle 

formule più famose di Freud, infatti, è: “Wo Es war, soll Ich werden”. Questa frase - “Là dove 

era l’Es, deve venire l’Io” - è spesso citata come motto del lavoro psicoanalitico: portare alla 

coscienza (o dare al soggetto) una parte implicita delle pulsioni che vengono gestite solo 

dall’Io. 
49 Scrive, infatti, Jung: «Per “psiche” intendo la totalità di tutti i processi psichici, consci così 

come inconsci. Per “anima”, invece, intendo un complesso funzionale chiaramente delimitato 

che può esser descritto al meglio come una “personalità”» (C. JUNG, Collected Works, Prin-

ceton University Press, Princeton-NY 1953-1979, vol. 6, § 797). Traduzione mia. Subito dopo 

chiosa: “Il simbolo è sempre il prodotto di una natura estremamente complessa, poiché dati 

provenienti da ogni funzione psichica vi sono confluiti. È quindi né razionale né irrazionale. 

Ha certamente un lato che si accorda alla ragione, ma ha un altro lato che non lo fa; … Il sim-

bolo vivente non può venire alla luce in una mente ottusa o poco sviluppata …” (Ivi, § 825).  
50 Si evidenzia l’interazione tra razionale, emotivo-energetico e dimensione simboli-

ca/inconscia. «Uno strato più o meno superficiale dell’inconscio è senza dubbio personale. Lo 

chiamo l’inconscio personale. Ma questo strato personale poggia su un livello più profondo, 

che non deriva dall’esperienza personale e non è un’acquisizione personale ma è innato. Que-

sto livello più profondo lo chiamo l’inconscio collettivo. Ho scelto il termine “collettivo” per-

ché questa parte dell’inconscio non è individuale ma universale; in contrapposizione alla psi-

che personale ha contenuti e modalità di comportamento che sono più o meno gli stessi ovun-

que e in tutti gli individui» (C. JUNG, The Archetypes and the Collective Unconscious, cit., 

pp. 3-4; tr. it., Gli archetipi e l’inconscio collettivo, in Opere, vol. 9/1, Bollati Boringhieri, To-

rino 1980). Questa citazione ben richiama la “parte desiderante/inconscia” di cui si parlava 

come substrato profondo. 
51 Questo modello è dovuto principalmente a Hans J. Eysenck, negli anni ‘50-’80, e noto come 

modello PEN (Psychoticism-Extraversion-Neuroticism). È un precursore diretto del più com-

plesso “Big Five” (che aggiunge apertura, gradevolezza e coscienziosità). 



      

DARIO SESSA 

 

67 

 

 

 

Andando anche ad altre teorie della personalità, alcune teorie moderne 

della personalità evidenziano componenti motivazionali simili: impulsivi-

tà/desiderio (concupiscibile), energia/dominanza (irascibile), control-

lo/coscienza (razionale)52.  

Un esempio è costituito dalla psicologia umanistica ed esistenziale. Di 

qui l’ideale di integrazione interiore (Carl Rogers, Abraham Maslow, Rollo 

May) si ispira alla ricerca dell’armonia interna, che costituisce un concetto 

fortemente platonico. Maslow, in particolare, con la sua piramide dei bisogni, 

parte dai bisogni corporei per arrivare alla realizzazione di sé, come Platone 

che parte dal corpo e arriva all’anima razionale53. 

Andando alla scuola di terapia cognitivo-comportamentale (TCC), que-

sta non teorizza una divisione della psiche54, ma riconosce esplicitamente 

l’interazione tra pensieri (dimensione riconducibile all’anima razionale), 

emozioni (dimensione riconducibile all’anima irascibile), comportamen-

ti/desideri (dimensione riconducibile all’anima concupiscibile). Il fine del la-

voro terapeutico consiste nel riequilibrare questi livelli in modo funzionale55. 

In sintesi, questa distinzione anticipa concetti psicologici importanti, 

come quelli della psicologia dinamica, in cui la mente è vista come un sistema 

complesso di forze in conflitto. La tripartizione platonica risuona particolar-

mente con la teoria freudiana di Es, Io e Super-Io, anche se con diverse sfu-

mature. Inoltre, il dualismo corpo-anima di Platone ha influenzato profonda-

                                                           
52 Cfr., a titolo esemplificativo, D.P. SCHMITT-J. ALLIK, Relations between Big Five Traits 

and Fundamental Motives, in “Journal of Personality”, vol. 73 (2005), n. 5, pp. 1-26. Lo stu-

dio esamina come i tratti del “Big Five” si relazionino a ben 16 motivi fondamentali (Social 

Contact, Curiosity, Power, Idealism, etc.). Cfr. A. COLQUITT-J. LEPINE-M.J. WESSON, 

Relationship of personality to performance motivation: a meta-analytic review, in “Journal of 

Applied Psychology”, vol. 89 (2004), n. 1, pp. 219-232.  
53 A.H. MASLOW, A theory of human motivation, in “Psychological Review”, vol. 50 (1943), 

n. 4, pp. 370-396. 
54 Cfr. T.C. BRICKHOUSE-N.D. SMITH, Socratic Moral Psychology, Cambridge University 

Press, Cambridge 2010. In particolare, la bibliografia del volume mostra studi sulla motiva-

zione, conoscenza di sé e cura dell’anima in Socrate e Platone. Cfr. pure A. CAVANNA, The 

Philosophy of Cognitive-Behavioural Therapy (CBT): Stoic philosophy as rational and cogni-

tive psychotherapy, in “Cognitive Neuropsychiatry”, vol. 25 (2020), n. 4, pp. 328-331. Si trat-

ta di una recensione che riprende il legame tra filosofia antica e TCC, facendo anche riferi-

mento a Platone. 
55 Cfr. PLATONE, Repubblica, in Platonis Opera, cit., lib. IV, 435-444. Qui si trova la spie-

gazione completa da parte di Platone della tripartizione e si evince come l’armonia sia genera-

ta da una spiente azione dell’anima razionale. L’armonizzazione delle tre pulsioni è chiara-

mente vista come fine del lavoro terapeutico anche dai grandi nomi della psicoterapia, come 

Freud, Jung, Rogers e Maslow. Quest’ultimo ne pone solide basi teoriche in Motivazione e 

personalità, tr. it., Armando, Roma 1973. 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

68 

 

 

 

mente la riflessione psicologica e filosofica successiva, alimentando dibattiti 

sul rapporto tra mente e corpo che sono tuttora centrali nella neuroscienza e 

nella psicologia.  

 

4. Agostino d’Ippona e la soggettività dell’esperienza interiore 

 

4.1 L’anima luogo di conflitto 

 

Agostino d’Ippona56, filosofo e teologo del IV secolo, ha portato un 

contributo significativo alla comprensione della psicologia interiore, in parti-

colare attraverso l’analisi della coscienza e del tempo soggettivo. Nei suoi 

scritti, Agostino riflette sul conflitto interiore tra la volontà e i desideri, anti-

cipando così concetti che saranno sviluppati dalla psicanalisi e dalla successi-

va psicologia dinamica.  

Per esemplificare, allorché scrive “Vidi dunque il mio cuore inquieto 

finché non riposò in Te”57 cogliamo una profonda riflessione 

sull’inquietudine interiore e sulla ricerca di pace. Allorché scrive: “Io sento in 

me due leggi: una vuole il bene, l’altra il male”58, emerge un conflitto interno 

tra desideri contrastanti, che si acuisce ancor maggiormente in quanto “che io 

voglia ciò che non voglio, e non voglia ciò che voglio, è segno di lotta interio-

re”59.  

Ed è proprio qui che si coglie lo stridente antagonismo tra volontà ra-

zionale e desideri irrazionali, che sarebbe drammatico se il conflitto non tro-

vasse la sua soluzione nell’orientamento spirituale, risolto nella prospettiva 

cristiana: “Il cuore dell’uomo è inquieto finché non riposa in Dio”60. 

Anche la famosa espressione “Ogni anima è un campo di battaglia tra la 

ragione e le passioni”61 ricorda una visione simile a quella della psicoanalisi 

                                                           
56 Per una trattazione completa di Agostino d’Ippona cfr. É. GILSON, Introduzione allo studio 

di sant’Agostino, tr. it, Jaca Book, Milano 1986 con particolare riferimento alla parte III (tit. 

orig. Introduction à l’étude de saint Augustin, Vrin, Paris 1943). Interessanti saggi afferenti al-

la problematica da noi trattata sono: J. WETZEL, Augustine and the Limits of Virtue, Cam-

bridge University Press, Cambridge1992 e R. DODARO, Christ and the Just Society in the 

Thought of Augustine, Cambridge University Press, Cambridge 2004. 
57 AGOSTINO, Confessiones, lib. I, 1 (Confessiones, in Patrologiae Cursus Completus, Series 

Latina, ed. J.P. MIGNE, vol. 32, Garnier Fratres, Parisiis 1841, coll. 659-868). Il Cursus verrà 

d’ora in poi abbreviato con PL (Patrologia Latina). 
58 Ivi, lib. VIII, 12.   
59 Ivi, lib. VII, 20. 
60 ID., Città di Dio, lib. I, 1.; De civitate Dei, in PL, voll. 41 (libb. 1-10)-42 (libb. 11-22). 
61 Ivi, lib. XIV, 13. 



      

DARIO SESSA 

 

69 

 

 

 

sul conflitto tra impulsi e autocontrollo. E l’assunto “non sono io che pecco, 

ma il peccato che abita in me”62 anticipa l’idea di una “forza interna”, che può 

condizionare il comportamento, simile al concetto freudiano di pulsioni. 

 

4.2 Il tempo e la memoria 

 

Un altro contributo fondamentale è riflessione del Santo d’Ippona, trat-

tata, peraltro, con particolare suggestività e modernità: “Che cos’è dunque il 

tempo? Se nessuno me lo domanda, lo so; se voglio spiegarlo a chi me lo do-

manda, non lo so”63. Agostino esprime così la difficoltà di definire il tempo 

oggettivamente rispetto all’esperienza vissuta soggettivamente. Si tratta di un 

tema che anticipa le teorie fenomenologiche e esistenziali della psicologia, in 

cui si studia come la coscienza percepisca e, al tempo stesso, attribuisca un 

significato al tempo64.  

Legato al tempo è il concetto di memoria, sul quale Agostino pone una 

grande enfasi. Egli la descrive scultoreamente così: “Il presente del passato è 

la memoria; il presente del presente è l’attenzione; il presente del futuro è 

l’attesa”65, sottolineando la distinzione tra memoria, percezione immediata e 

attesa futura, in tal modo anticipando concetti fenomenologici. E facendo te-

soro della concettualizzazione di memoria emerge la famosa definizione “re-

lativizzata” di tempo, inteso non come “tempo oggettivo”, ma come distensio 

animae: “Il tempo è una distensione dell’anima: passato e futuro non esistono 

se non nella mente”66.  

Alla base dell’assunto c’è una visione della coscienza come sede della 

temporalità, il che anticipa le riflessioni di Husserl e di altri fenomenologi. 

Inoltre Agostino, affermando “Non cerchiamo il tempo fuori di noi, ma 

nell’anima nostra: lì solo possiamo misurarlo”67, riconosce il tempo come fe-

nomeno interiore, legato alla percezione e all’esperienza soggettiva, e quindi 

il tempo assurge come elemento costitutivo dell’identità personale, idea que-

sta che ha trovato conferme nelle neuroscienze cognitive moderne68. 

                                                           
62 ID., In Epistolam ad Romanos, 211, 7,17. Expositio quarundam propositionum ex Epistola 

ad Romanos, in PL, vol. 35, coll. 2061-2094. 
63 ID., Confessiones, lib. XI, 14, in PL, cit. 
64 Ivi, lib. XI, 14. 
65 Ivi, lib. XI, 20. 
66 Ivi, lib. XI, 26. 
67 Ivi, lib. XI, 17. 
68 Cfr. W.J. JAMES, The Principles of Psychology, Henry Holt & Company, New York 1890, 

vol. I, in cui nella sez. «Memory» (Cap. XVI) a p. 610: “Memory … is the knowledge of an 

event, or fact, of which meantime we have not been thinking, with the additional consciou-



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

70 

 

 

 

Il concetto di tempo è, quindi, intrinsecamente legato a quello di memo-

ria: “Grande sei, Signore, e immensamente degno di lode, grande la tua po-

tenza, grande la tua sapienza; e il nostro cuore è inquieto finché non riposa in 

Te. Ma tu hai posto in noi la memoria: e attraverso essa ci ritroviamo, ci co-

nosciamo, ci rivolgiamo a Te”69 e questa è vista come spazio interiore che 

permette la conoscenza di sé e l’apertura a Dio. Questo perché “La memoria 

contiene cose passate, presenti e future: tutto ciò che l’anima ha conosciuto o 

spera di conoscere vi resta conservato”70, il che anticipa la nozione moderna 

di memoria come deposito attivo di esperienze, conoscenze e progetti futuri71. 

Non a caso “Chi dunque siamo noi, se non ciò che ricordiamo?”72.  

Il concetto di memoria è, in definitiva inteso come costitutivo 

dell’identità personale, in quanto “Il tempo esiste nella misura in cui la me-

moria, l’attenzione e l’attesa misurano gli eventi passati, presenti e futuri”73, 

                                                                                                                                                  
sness that we have thought or experienced it before” (p. 610). E, a proposito di identità con-

nessa alla memoria chiosa: “The identity which the I discovers, as it surveys this long proces-

sion, can only be a relative identity (…) The commonest element of all, the most uniform, is 

the possession of the same memories.” (p. 372). In sintesi “La memoria è l’elemento più uni-

forme della nostra identità personale” (p. 372). La traduzione è mia.  
69 AGOSTINO, Confessiones, lib. X, 8, in PL, cit. 
70 Ivi, X, 21. 
71 Un’esemplificazione congruente e significativa è costituita da James: “La memoria è 

l’elemento più uniforme della nostra identità personale” (W.J. JAMES, 

The Principles of Psychology, cit., vol. I, p. 372). La traduzione è mia. 
72 AGOSTINO, Confessiones, lib. X, 8, in PL, cit. A proposito della memoria come intima-

mente correlata all’identità, dello stesso avviso è anche Endel Tulving. Cfr. E. TULVING, 

Elements of Episodic Memory, Clarendon Press, Oxford 1983. Lo studioso inglese definisce la 

memoria (anche solo episodica) come vincolata a una coscienza di sé (autonoetica) che con-

sente il “mental time travel” nel passato/futuro. “Episodic memory allows you to mentally tra-

vel in subjective times”, anzi la memoria episodica è ciò che distingue l’essere umano: la ca-

pacità di rivivere esperienze personali e di proiettarsi temporalmente. 
73 Ivi, lib. XI, 20. In termini di autocoscienza progettuale Antonio Damasio, neuroscienziato 

contemporaneo, percorre il medesimo iter. Cfr. A.R. DAMASIO, Descartes’ Error: Emotion, 

Reason, and the Human Brain, Putnam, New York 1994: “When we discover what we are 

made of and how we are put together, we discover a ceaseless process of building up and tea-

ring down, and we realize that life is at the mercy of that never-ending process (…) continuity 

of structure and function that constitutes identity”. In altri termini il cosiddetto “Io autobiogra-

fico o autobiographical self” in Self Comes to Mind (2010) segue il medesimo processo: “The 

autobiographical self is built on the basis of past memories and memories of the plans that we 

have made; it is the lived past and the anticipated future” o “L’io autobiografico è costruito 

sulla base dei ricordi del passato e dei piani che abbiamo fatto; è il passato vissuto e il futuro 

anticipato”. Traduzione mia. Sul rapporto tra Sé e identità nella cultura contemporane cfr. C. 

TAYLOR, Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, Harvard University Press, 

Harvard 1989. 



      

DARIO SESSA 

 

71 

 

 

 

per cui la memoria costituisce una componente fondamentale nella percezione 

soggettiva del tempo. 

 

4.3 Conoscenza, inquietudine e autorealizzazione 

 

La profonda connessione tra amore, conoscenza e soggettività è espres-

sa dalla famosa frase “Amamus, quia cognoscimus; cognoscimus, quia ama-

mus”, cioè “Si ama ciò che si conosce, e si conosce ciò che si ama”74.  

Tale assunto, peraltro, si riconduce al significativo passaggio agostinia-

no “Amor et cognitio ita inter se coniunguntur, ut id quod amatur cognosci 

debeat, et id quod cognoscitur amari”75, cioè “L’amore e la conoscenza sono 

così connessi, che ciò che si ama deve essere conosciuto, e ciò che si conosce 

deve essere amato” e “Non si conosce bene il tempo se non si conosce se 

stessi”76.  

Si ritorna alla riflessione sulla soggettività del tempo e la consapevo-

lezza interiore di aver un cor inquitum: “Tu hai fatto per noi un cuore inquie-

to, finché non riposi in Te”, che esprime il conflitto interiore e la ricerca di 

pace psicologica e spirituale. Si tratta di una delle più celebri frasi di Agostino 

che esprime la famosa idea agostiniana che la vera pace interiore e la soddi-

sfazione si trovano solo nell’unione con Dio. 

Volendo analizzare l’assunto e contestualizzarlo, va precisato che esso 

apre Le Confessioni ed è uno dei cardini del pensiero agostiniano. Con questa 

frase, Agostino sintetizza la sua concezione dell’essere umano come creatura 

creata da Dio con un bisogno profondo e insaziabile di comunione con il di-

vino, in quanto “Fecisti nos ad te” (“Ci hai fatti per te”): indica che la nostra 

esistenza ha come scopo ultimo Dio stesso. L’uomo è stato creato per cercare 

e vivere in relazione con il Creatore. 

“Inquietum est cor nostrum” (il nostro cuore è inquieto) sottolinea la 

condizione di insoddisfazione e irrequietezza che l’uomo sperimenta se vive 

lontano da questa verità. L’inquietudine è quindi una spinta verso la ricerca di 

senso e pace; “donec requiescat in te” (finché non riposa in te). Emerge come 

unica possibilità di far cessare l’inquietudine è solo trovare la pace in Dio, la 

cui presenza è l’unica fonte di soddisfazione duratura. 

Nei primi capitoli delle Confessiones, peraltro, Agostino riflette sul 

proprio passato tormentato e sulla sua conversione al cristianesimo e la frase 

analizzata riassume il senso del suo cammino interiore, segnato da una pro-

                                                           
74 Ivi, lib. XIII, 29. 
75 Ivi. 
76 Ivi, lib. XI, 14. 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

72 

 

 

 

fonda inquietudine che trova finalmente pace in Dio e sulla quale sono stati 

versati dai commentatori fiumi d’inchiostro77. 

A noi interessano le profonde implicazioni psicologiche profonde che 

anticipano in maniera sconcertante le tematiche della moderna psicologia esi-

stenziale e rendono attualissime le riflessioni agostiniane sulla ricerca di sen-

so, identità e benessere interiore. 

 

4.4 Collegamenti a correnti psicologiche e filosofiche 

 

4.4.1 Psicologia esistenziale 

 

Un primo ed immediato collegamento porta alla psicologia esistenziale. 

Agostino, infatti, anticipa temi come ricerca di senso, crisi dell’identità e bi-

sogno di autenticità interiore, che costituiscono nodi centrali nella psicologia 

esistenziale, come, ad esempio, prospettata da Viktor E. Frankl78. Lo psicolo-

go austriaco è il fondatore della oggi molto conosciuta logoterapia, cioè una 

                                                           
77 Tra i più significativi lavori in tal senso cfr. E. GILSON, The Christian Philosophy of Saint 

Augustine, Random Haouse, New York 1960 (tr. it., La filosofa cristiana di Sant’Agostino, 

Morcelliana, Brescia 1962). un classico della filosofia che esplora la visione di Agostino 

sull’anima, la conoscenza e la ricerca di Dio; J. O’DONNELL, Augustine: Confessions, Ox-

ford University Press, Oxford 1992, un’ottima introduzione e commento alle Confessioni, con 

attenzione particolare al contesto storico e psicologico; R. DODARO, Christ and the Just So-

ciety in the Thought of Augustine, Cambridge University Press, Cambridge 2004) che esamina 

il rapporto tra la visione teologica di Agostino e le sue implicazioni sull’identità e la società; 

W. HARMLESS, Augustine and the Limits of Virtue, University of Notre Drame Press, Notre 

Dame Indiana 2004, che analizza il tema dell’inquietudine umana e la ricerca della pace in 

Dio da una prospettiva filosofica e teologica; J.K. SMITH, Desiring the Kingdom: Worship, 

Worldview, and Cultural Formation, Baker Academic, Grand Rapid MI 2004, che, pur non 

essendo un commentario diretto, esplora la dimensione esistenziale e psicologica dell’amore e 

del desiderio nella tradizione cristiana, in linea con Agostino. 
78 Viktor Frankl (1905-1997), austriaco, psichiatra, psicoterapeuta, neurologo e filosofo, con 

Man’s Search for Meaning (1946) racconta la sua esperienza nei campi di concentramento e 

presenta la sua teoria della logoterapia: l’essere umano è motivato principalmente dalla «vo-

lontà di senso». In The Doctor and the Soul (1946) approfondisce il passaggio dalla psicotera-

pia tradizionale alla logoterapia, indicando come l’uomo possa trovare un senso anche attra-

verso il lavoro, le relazioni, l’atteggiamento verso la sofferenza. Molto significativa, 

nell’economia della nostra trattazione The Unconscious God (1949) in cui esamina il rapporto 

tra psicologia, spiritualità e senso, evidenziando come l’uomo possa scoprire un orientamento 

anche «oltre» la dimensione puramente psicologica. Ai fini di un accesso al pensiero cfr. V.E. 

FRANKL, L’uomo in cerca di senso. Uno psicologo nei lager e altri scritti inediti, tr. it., 

Franco Angeli, Milano 2017; Psicoterapia e umanismo. L’unicità dell’uomo alla ricerca di un 

senso dell’esistenza, tr. it., Giunti, Firenze 2023; Logoterapia medicina dell’anima, tr. it., Gri-

baudi, Milano 2001.  



      

DARIO SESSA 

 

73 

 

 

 

forma di psicoterapia incentrata sulla ricerca di senso nella vita. I temi chiave 

sono facilmente collegabili ad Agostino d’Ippona: significato dell’esistenza, 

resilienza di fronte alla sofferenza, responsabilità personale, dimensione spiri-

tuale dell’uomo. Se, però, in Agostino gioca un ruolo centrale la conversione, 

in Frankl lo fa l’esperienza personale di sopravvissuto ai campi di concentra-

mento nazisti, ma in entrambi il vissuto ha profondamente influenzato le teo-

rie. 

Irvin D. Yalom79 con la sua psicoterapia esistenziale si propone un fo-

cus sulle “quattro preoccupazioni ultime”: morte, libertà, isolamento, assenza 

di senso. Anche per Yalom i temi chiave si riconducono ad Agostino: autenti-

cità, crisi d’identità, relazione terapeuta-paziente, accettazione della mortalità 

e del vissuto esistenziale. In Psicoterapia esistenziale (Existential Psychothe-

rapy, 1980), combina teoria psicologica con casi clinici narrativi, rendendo i 

concetti esistenziali concreti e accessibili. 

 

4.4.2 Psicologia umanistica 

 

La tensione tra inquietudine e autorealizzazione presente in Agostino 

d’Ippona si avvicina moltissimo alle idee di Maslow e Rogers sul bisogno di 

realizzazione del Sé e ne anticipa la logica risolutiva. 

Per Agostino d’Ippona l’inquietudine è come motore spirituale: “Ci hai 

fatti per Te, e inquieto è il nostro cuore finché non riposa in Te”80. 

L’idea chiave per Agostino è incentrata sull’inquietudine, interpretata 

come segno della nostra apertura all’infinito: il Sé trova compimento solo nel 

ritorno al principio divino da cui proviene. L’autorealizzazione non è autoaf-

fermazione, ma riconciliazione con il proprio fondamento trascendente. 

                                                           
79 Irvin Yalom (1931-2020), statunitense, psichiatra, psicoterapeuta in Existential Psychothe-

rapy (1980), opera fondamentale per la psicologia esistenziale individua quattro “preoccupa-

zioni ultime” (death/morte, freedom/libertà, isolation/isolamento, meaninglessness/assenza di 

significato) e mostra come esse emergano nella vita, nell’identità, nella crisi esistenziale. In 

The Gift of Therapy (2002), pur essendo l’opera più pratica per terapeuti, affronta anche il te-

ma dell’autenticità e dell’essere congruenti con se stessi, dell’aiuto a “vivere più autentica-

mente” attraverso la consapevolezza delle questioni esistenziali. Ai fini di un accesso al pen-

siero cfr. I. YALOM, Psicoterapia esistenziale, tr. it., Neri Pozza, Vicenza 2019; ID., Il dono 

della terapia, tr. it., Neri Pozza, Vicenza 2003. 
80 AGOSTINO, Confessiones, lib. I, 1, 1, in PL, cit. “Tardi ti amai, bellezza tanto antica e tan-

to nuova, tardi ti amai! (…) Mi tenevano lontano da Te le cose che non esisterebbero se non 

esistessero in Te”. “Voglio conoscere Dio e l’anima. Nient’altro? Nient’altro”. Cfr. pure Con-

fessiones, lib. X, 27, 3 e Soliloquia, II, 7. 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

74 

 

 

 

Il bisogno di autorealizzazione è un asse portante anche in Maslow, che 

afferma: “Ciò che un uomo può essere, deve esserlo. Questo bisogno possia-

mo chiamarlo autorealizzazione”81, anzi “L’uomo non è pienamente umano 

finché non realizza la sua natura più profonda”82. 

In Maslow l’autorealizzazione è concepita come espressione delle po-

tenzialità intrinseche dell’essere umano ed emerge una tensione interna tra ciò 

che si è e ciò che si può essere. L’inquietudine nasce dalla distanza tra i due 

poli. In Carl Rogers la tendenza attualizzante è legata all’inquietudine del di-

venire: “L’organismo possiede una tendenza e una direzione fondamentale: 

quella di attualizzare, mantenere e potenziare se stesso”83 ed “essere se stessi 

significa divenire, non un essere statico, ma un processo continuo di realizza-

zione (…) in quanto la persona realmente funzionante vive in modo più pieno 

la complessità e la tensione dell’esperienza”84. 

Qui, l’idea chiave è che, per Rogers, la piena realizzazione del Sé non 

elimina l’inquietudine, anzi, la include come parte vitale del processo. 

L’essere autentico è in perenne divenire, e l’inquietudine perde connotazione 

negativa, per divenire un segnale di crescita. Essa è paradossalmente positiva, 

poiché è una spinta a crescere ed autotrascendersi. 

Nella fenomenologia, l’introspezione agostiniana si colloca al centro 

dell’esperienza soggettiva e può essere collegata alla riflessione di Husserl e 

Merleau-Ponty, per cui è corretto affermare che la centralità dell’esperienza 

soggettiva in Agostino d’Ippona (in particolare in quella che potrebbe essere 

definita “introspezione della memoria”, del tempo interiore, del “trovarsi da-

vanti a Dio” nel proprio intimo) può essere vista come un fertile antecedente 

o parallelo del lavoro fenomenologico di Edmund Husserl e Maurice Mer-

leau-Ponty. 

In particolare, Husserl fonda la sua fenomenologia sull’atto intenziona-

le e sull’esperienza cosciente che precede ogni oggettivazione: «La coscienza 

è sempre “coscienza di qualcosa”: non si può pensare una coscienza che non 

abbia oggetto»85, cioè l’ego che vive e costituisce il mondo. “La coscienza in-

terna del tempo (…) è struttura della vita della coscienza, la cui essenza è: ciò 

                                                           
81 A.H. MASLOW, Motivazione e personalità, tr. it., Armando, Roma 19926, p. 544 (originale 

Motivation and personality, 1954). 
82 Ivi, p. 98. 
83 C. ROGERS, Un modo di essere, tr. it., Martinelli, Firenze 1983, p. 317 (orig. A Way of 

Being, 1980). 
84 Ivi.  
85 E. HUSSERL, Idee per una fenomenologia pura e una filosofia fenomenologica, tr. it., 

Franco Angeli, Milano 1965, p. 162 (“das Bewußtsein ist immer Bewußtsein von etwas”). Cfr. 

§ 55 nella sezione sull’intenzionalità della coscienza. 



      

DARIO SESSA 

 

75 

 

 

 

che è vissuto dall’Io e come vissuto dall’Io”86, per cui “La soggettività tra-

scendentale è il cerchio da cui in nessun caso si può uscire se si vuole costi-

tuire il senso del mondo (…). La soggettività trascendentale è il cerchio da cui 

in nessun caso si può uscire se si vuole costituire il senso del mondo»87. 

Merleau-Ponty riprende e radicalizza questa prospettiva, ponendo 

l’accento sulla soggettività incarnata (“corpo proprio”), sulla percezione vis-

suta e sull’esperienza pre-riflessiva, come condizioni della costituzione del 

mondo88. 

Non c’è quindi dubbio che sussista una significativa connessione con-

cettuale fra l’introspezione agostiniana dell’anima e la fenomenologia della 

soggettività (in Husserl) e dell’esperienza incarnata (in Merleau-Ponty). Ri-

scontriamo però leggere differenze di curvatura. 

Agostino pone al centro l’introspezione dell’anima: memoria, attesa, 

tempo interno come si evince in più punti delle Confessiones; Husserl, invece, 

coglie la centralità della soggettività trascendentale che, per lui, costituisce il 

senso del mondo: in tal modo l’esperienza soggettiva non è solo “interiore”, 

ma costitutiva del mondo oggettivo. 

Merleau-Ponty, dal canto suo, porta la soggettività dentro la corporeità 

vissuta e la percezione: l’“esperienza soggettiva” è incarnata, situata e pre-

riflessiva. 

Da qui, si può concludere che la dimensione soggettiva (introspezione, 

auto-coscienza, temporalità vissuta) che Agostino descrive possa essere “anti-

cipata” o “rispecchiata” dalle categorie fenomenologiche di Husserl e Mer-

leau-Ponty. 

 

4.4.3 Teologia e psicologia integrata 

 

Agostino concepisce l’anima umana come animata da un desiderio in-

saziabile di Dio, che trova la sua piena realizzazione solo nell’unione con il 

                                                           
86 ID., La coscienza interiore del tempo, tr. it., Stampa, Milano 2002, p. 111.  
87 E. HUSSERL, Meditazioni cartesiane, tr. it., Bompiani, Milano 2002, pp. 163-164. Cfr. pu-

re Ricerche logiche, tr. it., Bompiani, Milano 2022. 
88 Significativa è, a tal proposito, l’asserzione “Il corpo è il nostro mezzo generale per avere un 

mondo” (M. MERLEAU-PONTY, Fenomenologia della percezione, tr. it., Bompiani, Milano 

1964, p. 292. Subito dopo l’A. esplicita il concetto “Il corpo non è un oggetto del mondo, ma 

il mezzo della nostra comunicazione con esso (…) Il nostro corpo è ciò che proietta all’esterno 

i significati assegnando a essi un luogo, ciò grazie a cui questi significati si mettono a esistere 

come cose, sotto le nostre mani, sotto i nostri occhi” (Ivi). L’edizione originale dell’opera 

fondamentale del filosofo francese è Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris 1945. 

Merleau-Ponty riprende da Husserl l’asse tempo-coscienza, categoria tipicamente agostiniana. 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

76 

 

 

 

divino. L’inquietudine del cuore è dunque segno della sua natura creata per 

Dio, e la conoscenza è inseparabile dall’amore. Tale considerazione è fonda-

mentale per comprendere il legame tra filosofia, teologia e psicologia nella 

sua riflessione sull’uomo89.  

L’idea agostiniana che la pace interiore si trovi nella relazione con una 

dimensione trascendente viene ripresa nelle moderne psicologie spirituali e 

transpersonali.  

Come rileva, infatti, James J. O’Donnell, il percorso narrativo delle 

Confessioni è al tempo stesso autobiografia spirituale e meditazione psicolo-

gica sulla coscienza, implicando concettualizzazioni come il peccato, il desi-

derio e la riconciliazione con Dio. L’inquietudine del cuore è vista come una 

tensione esistenziale che spinge alla trasformazione. Ottimo per comprendere 

l’esperienza soggettiva agostiniana e le implicazioni psicologiche90. 

La ricerca di pace interiore non è solo individuale, ma ha anche un ri-

svolto sociale e politico: l’uomo inquieto trova la sua vera “giustizia” nella re-

lazione ordinata con Dio e con gli altri. Aiuta a connettere psicologia, etica e 

politica nella filosofia agostiniana91. 

In definitiva, l’essere umano è fondamentalmente un “animale deside-

rante”; il vero oggetto del desiderio è Dio, e ogni altra forma di desiderio è 

una ricerca più o meno consapevole di questa relazione ultima.  

Di qui un diretto collegamento con la psicologia umanistica e con la 

dimensione spirituale della motivazione92, nonché con la fenomenologia (in-

trospezione agostiniana pone l’esperienza soggettiva al centro), con la psico-

logia transpersonale, in quanto l’idea di trovare la pace nell’unione con una 

dimensione trascendente si riallaccia alle teorie transpersonali moderne. 

Ma in che senso Agostino intuisce la presenza di una forza irrazionale 

nell’anima? 

La risposta sta nell’aver rimarcato la lotta interna nell’anima. Nelle 

Confessiones e in altre opere, Agostino descrive un conflitto profondo dentro 

                                                           
89 In tal senso E. GILSON, Introduzione allo studio di S. Agostino, cit., pp. 231-232. 
90 Cfr. J. O’DONNELL, Augustine: Confessions, cit. 
91 Cfr. R. DODARO, Christ and the Just Society in the Thought of Augustine, cit. L’A. riflette 

sulla valenza dell’inquietudine del cuore, per Agostino intrinseca alla condizione umana, ma 

risolta dalla virtù cristiana che promuove il cammino verso la pace interiore attraverso la gra-

zia divina. Sulla valenza “terapeutica” della prospettiva etico-psicologica in funzione del supe-

ramento dell’inquietudine cfr. il pregevole lavoro di W. HARMLESS, Augustine and the Li-

mits of Virtue, cit. che riprende la tematica, approfondendola magistralmente. 
92 Analizza la questione in maniera lucida e decisamente stimolante J.K. SMITH, Desiring the 

Kingdom, cit. 

 



      

DARIO SESSA 

 

77 

 

 

 

di sé tra la ragione e le passioni (o concupiscenza), ossia desideri e impulsi 

che spesso vanno contro la volontà razionale e la ricerca del bene. Da ciò de-

riva una causalità tra forza irrazionale e peccato, anche considerando come 

Agostino parli della concupiscenza, definendola una forza che condiziona pe-

santemente l’uomo, spingendolo a comportamenti irrazionali e peccaminosi 

anche quando la ragione conosce la via giusta. Questa è una sorta di energia 

psichica irrazionale che può condurre alla sofferenza e alla divisione interiore. 

Il riferimento è ad una “parte oscura” dell’anima.  

Agostino chiaramente non usa il termine “inconscio”, ma riconosce che 

molte pulsioni e desideri sono inconsapevoli o difficili da controllare, e che 

l’uomo spesso agisce senza piena consapevolezza o controllo delle proprie 

motivazioni interiori. 

Nell’analizzare in termini di conflitto e tensione la dinamica dell’anima 

e, in particolare, nel considerare come l’anima sia attraversata da tale tensione 

conflittuale e drammatica tra la parte razionale e la forza irrazionale che si 

manifesta nelle passioni e nel peccato, genera una anticipazione sconcertante 

di Freud. 

 

4.4.4 La libido, parte oscura dell’anima e Freud 

 

Se Freud descrive la psiche come composta da Es (pulsioni irrazionali), 

Io (parte razionale e consapevole) e Super-Io (coscienza morale) e, in partico-

lare l’Es è una forza inconscia che spinge verso la soddisfazione immediata di 

desideri, Agostino anticipa questa visione nel riconoscere che nell’anima c’è 

una forza irrazionale e potente (la concupiscenza) che sfida la ragione e la vo-

lontà, generando conflitto interno. 

Si instaura così un parallelismo tra conflitto nell’anima della ragione vs 

la concupiscenza (passioni irrazionali) agostiniano e il conflitto nella psiche 

tra Io ed Es (pulsioni inconsce) in Freud. In Agostino, però, la prospettiva è 

teologico-morale, in quanto la forza irrazionale potrebbe avere la meglio, do-

minando l’uomo e portandolo al peccato. In Freud la prospettiva è neutra, nel 

senso che le forze inconsce che guidano il comportamento e i desideri in 

Freud, senza, però, tingersi di sfumature etiche. 

Freud, peraltro, utilizza una terminologia più precisa in senso tecnico e, 

mentre Agostino parla di tensione tra consapevolezza e impulsi nascosti, in 

Freud si parla di psicodinamica, cioè incontro-scontro tra conscio e inconscio. 

Il termine centrale e diventato famoso per la sua pregnanza è Libido. 

Esso è ricorrente in entrambi i pensatori. 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

78 

 

 

 

Il termine è centrale e ricorrente sia in Agostino che in Freud93. Bonner 

ha studiato l’utilizzo del termine in tutte le opere del filosofo e nelle sole Con-

fessiones, libido ricorre 27 volte94. Bonner rileva che esso, spesso, è inter-

cambiabile con il termine concupiscientia, in riferimento al desiderio sessua-

le, ma Agostino usa “libido” anche per tipi di desideri non strettamente ses-

suali. In ogni caso l’interpretazione della libido come segno del disordine in-

trodotto dal peccato originale è pacifica. Nelle Confessiones, infatti, Agostino 

descrive più tipi di libido. 

Enumera la libido peccandi (il desiderio del peccato stesso), in partico-

lare nell’episodio del furto delle pere95; offre una riflessione sulla libido 

amandi, la passione disordinata per l’amore umano96; descrive la libido carna-

lis come forza che lo trattiene dal convertirsi definitivamente (“la vecchia abi-

tudine mi tirava per la veste di carne”)97. Qui libido assume un valore esisten-

ziale e spirituale: è la forza dell’abitudine al peccato, la passione che impedi-

sce la libertà interiore. 

Nel De civitate Dei abbiamo un’analisi più sistematica della libido. 

Agostino opera una distinzione tra libido dominandi (desiderio di dominio), 

libido sciendi (desiderio di sapere) e libido sentiendi (desiderio dei piaceri 

sensibili)98 e chiude con una riflessione sulla libido sexualis, interpretandola 

come conseguenza del peccato originale. Agostino sottolinea, infatti, come, 

                                                           
93 Freud non cita mai direttamente Agostino quando parla di libido. Lo psicologo austriaco usa 

il termine libido sin dai primi scritti psicoanalitici (a partire da Tre saggi sulla teoria sessuale 

del 1905), ma la sua fonte diretta non è Agostino bensì la tradizione medica e psicologica mo-

derna, in particolare: Fechner, Herbart e soprattutto Jung, che fino al 1912 condivideva con 

Freud l’uso del termine libido in senso energetico e psichico. Freud trova il modello filosofico 

della pulsione e della forza vitale anche in Schopenhauer e, più indietro, si collega all’uso di 

libido in Cicerone, Lucrezio, Seneca, Ovidio, e nei testi latini classici, da cui il termine era già 

entrato nella lingua scientifica europea (soprattutto tedesca e francese) come “appetito sessua-

le”. Il legame con Agostino è tematico e, nonostante il fatto che Freud non lo citi esplicita-

mente, molti studiosi (per esempio Paul Ricoeur in De l’interprétation, 1965, o Erich Fromm, 

e, più recentemente, Jean-François Marquet e Ilse Grubrich-Simitis) hanno messo in evidenza 

la sconcertante identità contenutistica e funzionale: per Agostino la libido è una forza interiore 

che trascina l’anima, e per Freud la libido è l’energia pulsionale dell’inconscio. La continuità, 

quindi, è da intendersi come retrospettiva e concettuale e non filologica. 
94 G. BONNER, Libido and Concupiscentia in St Augustine, in “Studia Patristica”, VI (1962), 

pp. 303-314. Inoltre, Bonner ha incluso questo saggio nella sua raccolta: God’s Decree and 

Man’s Destiny: Studies on the Thought of Augustine of Hippo, Variorun Reprints, London 

1987. 
95 AGOSTINO, Confessiones, lib. II, 1-10, in PL, cit. 
96 Ivi, lib. VI, 11-15. 
97 Ivi, lib. VIII, 5-12. 
98 ID., De Civitate Dei, XIV, 15-16, in PL, cit. 



      

DARIO SESSA 

 

79 

 

 

 

prima della caduta, la sessualità fosse sotto il controllo della ragione, mentre 

dopo il peccato originale è segnata da una ribellione del corpo99. Qui libido 

diventa la categoria chiave per comprendere la condizione umana decaduta e 

la storia delle due città (la “Città di Dio” e la “Città dell’uomo”). 

Nel De nuptiis et concupiscentia Agostino affronta direttamente la libi-

do sexualis come effetto del peccato originale, anche nei coniugi legittimi. La 

libido non costituisce peccato in sé, ma importa un disordine della natura 

umana: il segno visibile della ferita del peccato100. Qui si vede la distinzione 

fra il bene del matrimonio (bonum coniugale) e il disordine della libido che lo 

accompagna inevitabilmente. 

Nel De Genesi ad litteram tratta la libido carnalis nel contesto della 

creazione e della caduta: prima del peccato, l’unione sessuale sarebbe stata 

regolata dalla volontà; dopo la caduta, nasce la libido come movimento del 

corpo indipendente dalla ragione101. Altri riferimenti li troviamo nel De Trini-

tate, in cui la libido è vista come una forma di amore disordinato (amor priva-

tus) contrapposto all’amore ordinato (amor Dei)102 e nelle Retractationes103. 

Per Agostino, la libido non è tanto una “energia sessuale”, come è inte-

sa in senso moderno, ma più in generale un desiderio, una passione interiore 

che muove l’anima verso qualcosa. È spesso legata al desiderio disordinato o 

eccessivo, soprattutto nei confronti dei beni terreni e carnali. Essa è una sorta 

di “spinta dall’interno”, che viene spesso interscambiata con il termine “con-

cupiscenza” (concupiscentia), ossia la brama o l’attrazione sensuale e passio-

nale che, a causa del peccato originale, ha corrotto la natura umana. Agostino 

la vede come una forza irrazionale e spesso negativa che allontana l’uomo da 

Dio. Di qui la dimensione morale e spirituale che essa inevitabilmente assu-

                                                           
99 Ivi, XIV, 23-26. 
100 Cfr. ID., De nuptiis et concupiscentia, lib. I, 23-31 e lib. II, 10-15 (PL, vol. 44, coll. 413-

467). Agostino spiega che la libido non è peccato in sé, ma è una penalità conseguente alla 

colpa (una “malattia” della natura). Anche nei rapporti coniugali legittimi, essa rimane come 

elemento di disordine e di resistenza alla volontà razionale. È il segno visibile della ferita pro-

dotta dal peccato originale, che ha compromesso l’armonia originaria tra ragione e desiderio. 

In particolare nel lib. II, capp. 10-15 Agostino approfondisce ulteriormente la natura ambigua 

della concupiscentia, distinguendo tra l’uso buono del matrimonio (quando è ordinato alla 

procreazione) e la libido come moto disordinato dell’anima e del corpo. Pur non essendo pec-

caminosa in sé nei coniugi legittimi, essa resta un “vulnus naturae”, una ferita che testimonia 

la condizione decaduta dell’uomo. 
101 Ivi, lib. IX, 3-9. 
102 Ivi, lib. XII, 12-15. 
103 ID., Retractationes, lib. I, 10 (Retractationum libri duo, in PL, vol. 32, coll. 583-662). 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

80 

 

 

 

me: la libido, o concupiscenza, è un desiderio disordinato che va domato e 

trasformato in amore ordinato verso Dio e il bene.  

Porta al peccato in quanto, parafrasando le espressioni di Agostino, la 

concupiscenza è il desiderio che non trova pace se non nella cosa che deside-

ra, benché sia essa stessa causa di inquietudine104. Domare il desiderio per 

tornare a Dio, mentre il vero amore è quello che ama non per possedere, ma 

per farsi possedere da Dio. Il cammino spirituale, quindi, consiste nel tra-

sformare questi desideri, portandoli a un amore ordinato, cioè rivolto a Dio. 

Il termine libido è uno dei concetti cardine anche della teoria psicoana-

litica freudiana. Dalla sua prima elaborazione alla fine del XIX secolo fino al-

le successive rielaborazioni negli anni Venti, Freud utilizza il concetto di libi-

do per descrivere l’energia pulsionale che sottende l’intera vita psichica 

dell’essere umano. La libido, originariamente legata alla sessualità, si amplia 

nel tempo fino a comprendere la totalità delle manifestazioni dell’energia psi-

chica, ponendosi al centro del conflitto tra Eros e Thanatos. 

Freud introduce il concetto di libido nel contesto delle sue ricerche 

sull’isteria e le nevrosi. Ne Tre saggi sulla teoria sessuale (1905), definisce la 

libido come “l’energia, considerata come grandezza quantitativa, delle pul-

sioni sessuali”105. Questa definizione segna un passaggio decisivo: la sessuali-

tà non è più confinata all’ambito genitale adulto, ma diviene un principio ge-

nerale di funzionamento psichico. Freud afferma, infatti, che: “Chiamiamo li-

bido l’energia dell’istinto sessuale, e diamo a questo istinto la stessa estensio-

ne che la lingua corrente dà al concetto di amore”106. In questo senso, la libido 

è la forma specifica dell’energia pulsionale che anima l’attività psichica 

dell’individuo, orientandolo verso la ricerca del piacere. 

La libido, però, si sviluppa e si trasforma. Nei citati Tre saggi, Freud 

individua uno sviluppo della libido attraverso fasi psicosessuali (orale, anale, 

fallica, nonché latenza, genitale), che riflettono l’evoluzione del soggetto nel 

                                                           
104 ID., Confessiones, lib. XIII, 14, in PL, cit. 
105 S. FREUD, Tre saggi sulla teoria sessuale, tr. it., in Opere, cit., vol. IV, pp. 35-145. Qui p. 

49. Cfr. PETER GAY, Freud: A Life for Our Time, W. W. Norton & Company, 1988, Part II, 

cap. IV “A map for sexuality”. 
106 Ivi, p. 50. Cfr. pure “Per libido intendiamo l’energia delle pulsioni sessuali.” 

(Introduzione alla psicoanalisi, capitolo VIII) “Unter Libido verstehen wir die Energie der se-

xuellen Triebe”. “Die Libido ist die Lebensenergie, der Antrieb aller psychischen Aktivi-

täten”. Libido è, quindi, intesa come energia psichica: “La libido è l’energia vitale, motore di 

tutte le attività psichiche”. Questo concetto è ripreso in molti scritti di Freud, in cui emerge la 

dinamica tra Es, Io e Super-Io, tanto che in L’Io e l’Es, 1923 l’L’Es è visto come “il serbatoio 

delle pulsioni”, soprattutto sessuali, che si manifestano come libido.  



      

DARIO SESSA 

 

81 

 

 

 

suo rapporto con l’oggetto del desiderio. La libido, in queste fasi, si investe su 

oggetti diversi e subisce spostamenti e sublimazioni. 

Nel saggio Introduzione al narcisismo (1914), Freud rielabora ulterior-

mente il concetto, distinguendo tra “libido dell’Io” e “libido oggettuale”. La 

prima riguarda l’investimento libidico rivolto al Sé, la seconda quello rivolto 

agli oggetti esterni: “La libido può essere rivolta sia verso l’Io sia verso gli 

oggetti esterni. Quando è diretta all’Io, parliamo di narcisismo; quando è di-

retta a un oggetto, di amore oggettuale”107.  

Questo passaggio segna l’ingresso della libido nel cuore del conflitto 

psichico: l’equilibrio tra investimento su di sé e sull’altro è ciò che determina 

la salute o la patologia del soggetto. 

Nell’ultima fase del suo pensiero, in Al di là del principio di piacere 

(1920), Freud introduce una nuova polarità pulsionale: pulsioni di vita (Eros) 

e pulsioni di morte (Thanatos). La libido diventa allora l’espressione energe-

tica di Eros, la forza che tende a conservare, unire e creare: “Eros tende a 

combinare in unità sempre più vaste ciò che è vivente; l’altra pulsione, al con-

trario, tende a dissolvere queste unità e ricondurre la vita allo stato inorgani-

co”108.  

La libido, in questa visione, non è più soltanto energia sessuale, ma la 

forza vitale universale che si oppone alla distruzione, esprimendo il principio 

di coesione della psiche e dell’esistenza stessa. 

Il concetto di libido in Freud, pertanto, attraversa l’intera costruzione 

teorica della psicoanalisi, trasformandosi da energia sessuale a principio ener-

getico generale della vita psichica. Dalla sessualità infantile al narcisismo, fi-

no alla lotta cosmica tra Eros e Thanatos, la libido costituisce il filo condutto-

re che unisce le diverse fasi del pensiero freudiano, mantenendo intatta la sua 

funzione di spiegare l’origine e la dinamica del desiderio umano. 

Freud sviluppa il concetto di libido come una energia psichica legata al-

la pulsione sessuale e alla spinta vitale in generale. È una forza dinamica. mo-

trice inconscia che alimenta il comportamento umano. Essa, nella prospettiva 

freudiana, quindi, spinge verso la soddisfazione dei desideri sessuali, ma an-

che verso altre forme di gratificazione e sviluppo della personalità. Solo ini-

zialmente, infatti, Freud usa il termine in un’accezione prevalentemente ses-

suale, ma successivamente il concetto si amplia, includendo altre forme di 

energia psichica e affettiva.  

                                                           
107 S. FREUD, Introduzione al narcisismo, in Opere, cit., vol. VII, pp. 465-490. Qui p. 468. 
108 ID., Al di là del principio di piacere, in Opere, cit., vol. IX, pp. 311-372. Qui p. 323. 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

82 

 

 

 

Se in Agostino, all’interno della dialettica desiderio/passione interiore, 

la concupiscenza è vista come forza disordinata e peccaminosa, in Freud è 

forza neutra, motrice di comportamento e sviluppo psichico. Alla dimensione 

morale e spirituale in Agostino si contrappone la dimensione psicodinamica e 

psicologica in Freud. 

In Freud la finalità non è domare la libido per amore ordinato a Dio, ma 

per soddisfare le pulsioni, superando la nevrosi e raggiungendo un equilibrio 

psichico. 

In sintesi per Agostino “Tanta è la forza della concupiscenza che, pur 

sapendo che è male, si lascia trascinare ad essa contro la ragione”109, per 

Freud la libido è vitale e va canalizzata o sublimata, non repressa. Non è né 

buona né cattiva in sé, ma genera effetti diversi a seconda della sua gestione. 

Nella psicodinamica è, quindi, centrale per la salute psichica e il comporta-

mento. 

In Agostino, cristiano, la teologia è sapere esplicativo dell’animo uma-

no. Per Freud, dalla formazione, fortemente positivista e laica, c’è profonda 

diffidenza per la teologia come fonte di soluzione delle problematiche umane 

e la stessa religione è vista come un’illusione. Freud stesso si definiva “un 

ebreo senza fede, ma con un profondo senso della missione ebraica della veri-

tà”110. Eppure le affinità tematiche con Agostino sono sconvolgenti e, nono-

stante la mancanza di citazioni dirette già evidenziata, molti studiosi come 

Paul Ricoeur e Jacques Derrida111 hanno messo in luce le convergenze concet-

tuali tra Agostino e Freud112.  

Le principali riguardano tre ambiti: 

a) L’interiorità e la memoria. Agostino, nelle Confessioni, descrive la 

memoria come un “grande palazzo interiore”113. Freud, analogamente, conce-

pisce la psiche come uno spazio stratificato, in cui i ricordi rimossi restano at-

                                                           
109 AGOSTINO, Confessiones, lib. XIII, 13, in PL, cit. 
110 S. FREUD, Lettera a Pfister, 9 ottobre 1918, in S. FREUD-O. PFISTER, Briefe 1909–

1939, Rhein Verlag, Zürich 1963, sez. 1918 (tr. it., Lettere 1909–1939, Boringhieri, Torino 

1966). 
111 J. LAPLANCHE-J.B. PONTALIS, J.-B., Enciclopedia della psicoanalisi, Einaudi, Torino 

1967-1973, pp. 215–219. 
112 In particolare, è eloquente il saggio di C. MCMAHON, St. Augustine and the Theory of 

Psychology, Catholic University of America Press, Washington 2020. 
113 AGOSTINO, Confessiones, lib. X, 8, 12, in PL, cit. 



      

DARIO SESSA 

 

83 

 

 

 

tivi nell’inconscio. In entrambi, la conoscenza di sé passa attraverso un “ri-

torno all’interno”114. 

b) Il desiderio e la sessualità. Agostino interpreta il desiderio (la concu-

piscentia) come una forza che distoglie l’anima da Dio. Freud trasforma que-

sta nozione in chiave laica e scientifica: la libido è la forza pulsionale che 

orienta l’essere umano verso il piacere. Entrambi riconoscono una forza in-

terna che eccede la volontà cosciente, ma la valutano in modo opposto: per 

Agostino, il desiderio è da ordinare; per Freud, da comprendere. 

c) La colpa e la rimozione. Il tema agostiniano della colpa originaria 

trova un’eco psicologica nel concetto freudiano di senso di colpa inconscio e 

di Super-Io. 

Freud stesso, in Il disagio della civiltà (1930), parla del “senso di colpa 

come il problema più importante dello sviluppo della civiltà”115 un tema che si 

può leggere come una laicizzazione della nozione cristiana di peccato. 

Paul Ricoeur, parla di una “ermeneutica della sospetta affinità”, in cui 

Freud e Agostino condividono la stessa “struttura dell’interiorità colpevo-

le”116. Sulla stessa lunghezza d’onda abbiamo Henri de Lubac, che in Le dra-

me de l’humanisme athée, interpreta Freud come il “rovescio secolarizzato di 

Agostino”117. Ed anche Jacques Derrida, in La carte postale118, accosta l’atto 

della confessione freudiana al modello agostiniano della parola che disvela il 

sé. Freud non cita mai Agostino nei suoi scritti, ma condivide con lui una 

struttura di pensiero paradossalmente “confessionale”: l’idea che la verità 

dell’uomo sia nascosta nel suo stesso desiderio. Se Agostino cerca la reden-

zione attraverso Dio, Freud cerca la liberazione attraverso l’analisi. Due vie 

diverse, ma entrambe radicate in una comune esplorazione dell’interiorità. 

 

5. Conclusioni 

 

In conclusione, i contributi filosofici di Socrate, Platone e Agostino 

d’Ippona costituiscono ancora oggi un patrimonio intellettuale imprescindibi-

                                                           
114 S. FREUD, L’interpretazione dei sogni, tr. it., Bollati Boringhieri, Torino; S. FREUD, 

L’inconscio, in Opere, cit., vol. 8; S. FREUD, Il disagio della civiltà, tr. it., in Opere, cit., vol. 

X, pp. 561-624. 
115 ID., Introduzione alla psicoanalisi, tr. it., Einaudi, 2018, p. 574. 
116 P. RICOEUR, Della interpretazione. Saggio su Freud, tr. it., Il Saggiatore, 1970, pp. 121–

126. Qui p. 121. 
117 DE LUBAC H., Le drame de l’humanisme athée, Spes, Paris 1945, pp. 45-53 (tr. it., Il 

dramma dell’umanesimo ateo, Jaca Book, Milano 1979). 
118 DERRIDA, J., La carte postale: de Socrate à Freud et au-delà, Spes, Paris 1944, pp. 45-

53. 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

84 

 

 

 

le per la comprensione della mente umana. Socrate, attraverso il metodo 

maieutico e l’invito a “conoscere se stessi”, ha anticipato l’importanza 

dell’introspezione, fondamento di molte pratiche psicoterapeutiche contempo-

ranee. 

Platone, con la sua articolazione tripartita dell’anima e la riflessione sul 

dualismo tra corpo e psiche, ha offerto un modello teorico che ha influenzato 

profondamente la psicologia dinamica e analitica, in particolare nelle sue let-

ture simboliche e archetipiche. 

Agostino d’Ippona, invece, ha esplorato con rara profondità la soggetti-

vità della coscienza, la memoria interiore e il conflitto tra desiderio e volontà 

razionale, anticipando tematiche centrali della psicologia del profondo e 

dell’esistenzialismo. Le sue Confessiones possono essere lette oggi come una 

sorta di autoanalisi ante litteram, in cui il linguaggio dell’anima diventa stru-

mento di rivelazione del sé più autentico. 

Questi pensatori non sono soltanto figure storiche, ma interlocutori an-

cora vivi nel dibattito attuale. La psicologia contemporanea, soprattutto nelle 

sue correnti umanistiche, fenomenologiche e psicodinamiche, continua a trar-

re ispirazione dalle domande radicali che essi hanno posto sull’identità, la li-

bertà interiore e la natura della coscienza. Come afferma lo psicologo James 

Hillman, “non c’è psicologia senza una mitologia dell’anima”119, e tale mito-

logia affonda le radici proprio nella riflessione filosofica antica. 

Guardare al passato, dunque, non è un esercizio di nostalgia accademi-

ca, ma un modo per riscoprire le fondamenta di una disciplina che, pur essen-

do giovane nella sua configurazione scientifica, possiede una lunga genealo-

gia di interrogativi, intuizioni e prospettive che restano ancora oggi insupera-

te. 

La psicologia, pur essendo una disciplina relativamente recente nel pa-

norama scientifico, affonda le sue radici in interrogativi che l’umanità si pone 

da secoli. Tra i pensatori che hanno posto le basi concettuali per una riflessio-

ne profonda sulla mente e sul comportamento umano, spiccano senza dubbio 

Socrate, Platone e Agostino d’Ippona. La loro eredità filosofica continua a in-

fluenzare la psicologia contemporanea, soprattutto in quelle correnti che non 

si limitano a un approccio neurobiologico, ma cercano di comprendere la 

complessità dell’esperienza soggettiva, la dimensione simbolica e il senso 

dell’identità personale. 

                                                           
119 J. HILLMAN, Re-Visioning Psychology, Harper & Row, New York 1975 (Re-Visione della 

psicologia, tr. it., Adelphi, Milano 1992). Uno dei testi fondamentali della psicologia archeti-

pica, che riprende Platone e il concetto di “anima” come guida della psicologia. 



      

DARIO SESSA 

 

85 

 

 

 

Socrate ha posto al centro della sua indagine l’uomo e la sua interiorità. 

Il suo metodo maieutico, fondato sul dialogo e sulla ricerca della verità attra-

verso l’autoesame, rappresenta una delle prime forme di introspezione siste-

matica. L’invito a “conoscere se stessi” non è solo un imperativo etico, ma 

anche un presupposto epistemologico che anticipa molte pratiche della psico-

logia contemporanea, in particolare quelle di orientamento umanistico ed esi-

stenziale.  

Come afferma Rollo May, “l’esplorazione del sé è il primo passo verso 

l’autenticità e la libertà”120.  

Platone, allievo di Socrate, ha elaborato una visione della psiche che ne 

distingue tre componenti - razionale, irascibile e concupiscibile - offrendo una 

struttura teorica che ha influenzato profondamente la psicologia analitica e le 

teorie della personalità. Il suo dualismo tra anima e corpo, pur essendo stato 

superato in ambito neuroscientifico, continua a stimolare riflessioni sul rap-

porto tra pensiero razionale ed emozione, tra desiderio e controllo. Autori 

contemporanei come James Hillman hanno ripreso la nozione platonica di 

“anima” per sviluppare una psicologia archetipica che restituisce profondità 

simbolica all’esperienza psichica121. 

Agostino d’Ippona, infine, rappresenta una figura di transizione tra la 

filosofia antica e la riflessione cristiana sulla soggettività. Nelle Confessiones, 

l’introspezione raggiunge un livello di complessità senza precedenti: la me-

moria, la volontà e il senso del peccato vengono analizzati come dinamiche 

interiori che anticipano in modo sorprendente alcune tematiche della psicolo-

gia del profondo. La sua concezione dell’interiorità come luogo di incontro 

tra il sé e Dio ha influenzato non solo la mistica cristiana, ma anche quella 

parte della psicologia che si interroga sul significato spirituale dell’esistenza, 

come dimostrano le opere di Viktor Frankl e Carl Gustav Jung. 

Questi tre pensatori hanno affrontato, ciascuno a suo modo, temi cen-

trali che restano al cuore della riflessione psicologica odierna: l’identità, la 

coscienza, il conflitto interiore, il senso della vita. La psicologia moderna, an-

che nei suoi sviluppi più recenti, non può fare a meno di confrontarsi con 

questa tradizione.  

                                                           
120 R. MAY, L’arte del counseling, Astrolabio, Roma 1992, “l’esplorazione del sé è il primo 

passo verso l’autenticità e la libertà”, p. 34. 
121 J. HILLMAN, Re-Visione della psicologia, cit., (. Cfr. in particolare «La personificazione 

in Freud e in Jung» (p. 56 e segg.) e «Digressione sul “ritorno alla Grecia”» (p. 72 e segg.). 



 

La pista dell’interiorità: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea 

 

86 

 

 

 

Come ha sottolineato Pierre Hadot, la filosofia antica non era solo teo-

ria, ma un esercizio spirituale, una “pratica trasformativa” - una definizione 

che potrebbe applicarsi anche a molte forme di psicoterapia attuale122. 

In un’epoca in cui la scienza tende a frammentare l’umano in dati e 

modelli, il pensiero filosofico di Socrate, Platone e Agostino ci ricorda che 

l’uomo è molto più della somma dei suoi comportamenti osservabili. È un es-

sere dotato di interiorità, di domande radicali, di una tensione verso il senso. 

E se è vero che la psicologia si propone di studiare la mente e il comporta-

mento, allora non può esimersi dal dialogare con quei filosofi che, per primi, 

hanno posto al centro della loro indagine il mistero dell’anima umana. 

 

                                                           
122 P. HADOT, Esercizi spirituali e filosofia antica, cit., (Exercices spirituels et philosophie 

antique del 1981) ed è poi ripreso e ampliato in Qu’est-ce que la philosophie antique?, Galli-

mard, Paris 1995 (tr. it. Che cos’è la filosofia antica?, Einaudi, Torino 1998). 



     

MARIA ROSARIA CIRELLA 

 

87 

 

 

 

 

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” e para-

digma di “sinodalità” 

 

di Maria Rosaria Cirella 

 

Gli sposi Priscilla/Prisca1 e Aquila sono identificati nel NT come “collabora-

tori” dell’apostolo Paolo e costituiscono un modello di comunione ecclesiale 

e di testimonianza missionaria, incarnando nella chiesa delle origini una si-

nergia esemplare tra vita familiare e servizio apostolico, coniugando la comu-

nione sponsale con l’impegno missionario.  

Essi rappresentano, di fatto, l’unica testimonianza esplicita di coppia 

missionaria nel NT. La loro presenza risulta particolarmente significativa: ci-

tati sempre insieme, per ben tre volte negli Atti degli apostoli e altre tre nelle 

lettere paoline, la loro menzione non è casuale, ma riflette il loro ruolo di cor-

responsabilità attiva nell’ospitalità, nella formazione e nell’evangelizzazione. 

I testi biblici attestano, infatti, la loro presenza dinamica e itinerante in svaria-

te comunità cristiane come Corinto, Efeso e Roma, evidenziando l’efficacia e 

i frutti della loro rete di relazioni comunitarie: ecco perché possono essere 

qualificati come icona di quella che è definita “chiesa domestica in uscita” e 

paradigma di “sinodalità”. 

La loro testimonianza è preziosa e fondamentale per la comprensione 

della vita nella chiesa delle origini, configurandosi come espressione concreta 

della sinodalità, intesa come processo dinamico e principio costitutivo della 

chiesa di comunione, che implica partecipazione condivisa, corresponsabilità, 

discernimento comunitario, camminare insieme nella missione. La loro dimo-

ra ha funzionato come un vero e proprio “laboratorio” di comunione e di ser-

vizio alla missione evangelica. 

In particolare, Priscilla e Aquila offrono un modello biblico di sinodali-

tà coniugale, in quanto in loro emergono i tratti di una comunità cristiana si-

nodale e missionaria, che converge, si raduna insieme ed è orientata 

all’annuncio e alla missione; questo si manifesta nell’ascolto reciproco, nella 

partecipazione, nella corresponsabilità e accoglienza della diversità e dei doni 

di ciascuno:  

 

                                                           
1 Priscilla è il nome preferito da Luca negli Atti degli Apostoli rispetto a Prisca, usato da 

Paolo. 



  

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” 

 

88 

 

 

 

«La Chiesa sinodale può essere descritta ricorrendo all’immagine 

dell’orchestra: la varietà degli strumenti è necessaria per dare vita 

alla bellezza e all’armonia della musica, al cui interno la voce di 

ciascuno mantiene i propri tratti distintivi a servizio della missione 

comune»2. 

 

Il presente contributo si propone di esaminare criticamente la traiettoria 

comunitaria e missionaria della coppia formata da Priscilla e Aquila. Attra-

verso una metodologia di analisi esegetica dei dati biblici e la sintesi di in-

formazioni storiche essenziali, l’indagine mira a identificare e delineare tre 

dimensioni salienti del loro modello di vita e apostolato sinodale:  

a) La sinodalità domestica, cioè l’esperienza della comunione anzitutto 

individuata e tematizzata all’interno del loro nucleo familiare (oἴkos), confi-

gurato come uno spazio primario di koinonía (comunione);  

b) La sinodalità come paradigma di “chiesa domestica in uscita”, foca-

lizzata sull’annuncio (kérygma) e sull’impegno missionario;  

c) L’edificazione di reti inter-ecclesiali, cioè il loro ruolo attivo 

nell’intessere e mantenere reti di relazioni strategiche all’interno delle diverse 

comunità cristiane e tra di esse, contribuendo alla coesione e alla diffusione 

del Vangelo. 

 

1. Priscilla e Aquila: storia di una “famiglia missionaria” 

 

La documentazione relativa a Priscilla e Aquila nel NT è circoscritta a 

sei occorrenze testuali, localizzate principalmente in due contesti biblici di-

stinti: negli Atti degli Apostoli ci sono tre citazioni contenute nel capitolo 18, 

che descrivono il loro incontro con Paolo durante il suo secondo viaggio mis-

sionario e la loro successiva collaborazione sinergica (synergía) nel ministero 

apostolico. 

Nelle Epistole Paoline, troviamo altri tre passaggi, collocati nelle sezio-

ni dei saluti finali di altrettante lettere di Paolo, i quali, pur essendo brevi, ri-

vestono un’importanza non marginale per la ricostruzione del loro profilo. 

Nonostante la natura frammentaria e numericamente limitata dei riferimenti, 

essi si rivelano essenziali e altamente significativi per tracciare l’impronta la-

sciata dalla coppia.  

                                                           
2 Documento Finale della Seconda Sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del 

Sinodo dei Vescovi (2-27 ottobre 2024) “Per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione, 

missione”, n. 42. 



     

MARIA ROSARIA CIRELLA 

 

89 

 

 

 

Questi dati testuali, sebbene parziali, consentono di ricostruire e inferire 

diversi aspetti cruciali della loro esperienza: le loro scelte di vita, la dinamica 

della comunione sponsale e, in particolare, i tratti distintivi del loro coinvol-

gimento attivo nella chiesa nascente. 

 

2. Le fonti bibliche 

 

2.1 Atti degli Apostoli 18 

 

Il capitolo 18 degli Atti degli apostoli3 costituisce la fonte primaria per 

la comprensione del ministero della coppia e della “chiesa domestica”:  

 
“Gli Atti ci fanno intuire l’importanza della casa e del relativo 

gruppo familiare come soggetti determinanti per la costruzione e la 

costituzione della comunità cristiana; mostrano infatti come 

l’ambiente domestico è il luogo dove la comunità cristiana scopre la 

propria dignità, che è quella di non essere soltanto un gruppo radu-

nato, bensì ekklêsía, vale a dire: assemblea convocata dal Padre nel 

nome di Gesù, chiamata a condividere una medesima fede e a vive-

re la comunione dei cuori nello Spirito”4. 

 

Questo testo non solo documenta e descrive l’incontro della coppia con 

l’apostolo Paolo a Corinto, ma narra anche la “storia di una famiglia missio-

naria”5, ripercorrendo alcune tappe cruciali del loro itinerario apostolico.  

L’evangelista Luca dedica, infatti, uno spazio significativo alla coppia nel re-

soconto del secondo viaggio missionario di Paolo, evidenziando il loro pre-

zioso contributo e coinvolgimento strategico nella missione. 
 

                                                           
3 Cfr. A. SACCHI, Alle origini della missione. Atti degli apostoli, Youcanprint, Milano 2014; 

J.A. FITZMYER, Gli Atti degli Apostoli. Introduzione e commento, Queriniana, Brescia 2003; 

C. K. BARRETT, Atti degli apostoli. Commento ai capp. 15-28, vol. 2, Paideia Editrice, 

Brescia 2005; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli apostoli. Commento ai capp. 9,1-28,31, Parte II, 

Paideia, Brescia 1986; G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli. Commento esegetico e teologico, Città 

Nuova, Roma 1998; ID., Atti degli apostoli. Introduzione, traduzione e commento, San Paolo, 

Milano 2010; J. DUPONT, Teologia della chiesa negli Atti degli apostoli, EDB, Bologna 

2015; D. MARGUERAT, Gli Atti degli apostoli, 2. At 13-28 , EDB, Bologna 2015. 
4 G. VIVALDELLI, Famiglia, in G. PEREGO – G. RAVASI (a cura di), Temi teologici della 

Bibbia, San Paolo, Milano 2010, p. 475. 
5 Cfr. L. MAZZINGHI, Priscilla e Aquila. Una coppia al servizio del vangelo, in “Incontri”, 

a. VIII (2016), n.16, p. 12. 



  

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” 

 

90 

 

 

 

Abbiamo poi l’incontro con Paolo a Corinto e dati biografici (18,1-3). Il 

testo di Atti 18,1-3 fornisce i dati essenziali sulla loro identità e circostanze: 

 
«1 Dopo questi fatti Paolo lasciò Atene e si recò a Corinto. 2Qui tro-

vò un Giudeo di nome Aquila, nativo del Ponto, arrivato poco pri-

ma dall’Italia, con la moglie Priscilla, in seguito all’ordine di Clau-

dio che allontanava da Roma tutti i Giudei. Paolo si recò da loro 3e, 

poiché erano del medesimo mestiere, si stabilì in casa loro e lavora-

va. Di mestiere, infatti, erano fabbricanti di tende». 

 

Dall’analisi di questi versetti, si possono desumere alcuni aspetti chia-

ve, come l’origine geografica e la migrazione da Roma, l’incontro con Paolo 

e la professione condivisa:  

a) Identità coniugale: Priscilla/Prisca6 e Aquila erano una coppia di 

sposi;  

b) Origine e diaspora: originari del Ponto, erano giudei della diaspora, 

divenuti probabilmente tra i primi credenti in Cristo a Roma. Furono costretti 

a migrare da Roma in seguito all’editto dell’imperatore Claudio (c. 49 d.C.), 

un dato storico confermato anche dallo storico Svetonio, che sottolinea la loro 

condizione di esuli e migranti trasferiti a Corinto, presumibilmente per ragio-

ni professionali;  

c) Professione e mobilità: la professione di “fabbricanti di tende” 

(skēnopoioí), condivisa con Paolo, era funzionale a una vita dinamica e itine-

rante, una caratteristica che si adattava perfettamente al ministero di Paolo e 

della coppia stessa;  

d) Accoglienza e koinonìa professionale: Paolo viene accolto e “si unì a 

loro” (prosélthe), un verbo in Atti che denota l’avvio di relazioni significative 

per la diffusione del Vangelo. Il fatto che Paolo si sia “stabilito in casa loro e 

lavorava”, indica non solo ospitalità, ma l’instaurazione di un legame di soli-

darietà socioeconomica e una profonda comunione di vita e di mestiere. La 

loro itineranza sembra prefigurare la loro disponibilità alla successiva mobili-

tà missionaria. 

Il racconto prosegue con la loro successiva tappa missionaria da Corin-

to ad Efeso, accompagnando Paolo (18,18-19): 

 

                                                           
6 C’è un dibattito sulle origini di Priscilla, che gira intorno a due possibilità: era una giudea per 

nascita oppure una gentile convertitasi al giudaismo. Cfr. G. BOCCACCINI, Le tre vie di 

salvezza di Paolo l’ebreo. L’apostolo die gentili nel giudaismo del I secolo, Claudiana, Torino 

2022, pp. 50-53. 



     

MARIA ROSARIA CIRELLA 

 

91 

 

 

 

«18Paolo si trattenne ancora diversi giorni, poi prese congedo dai 

fratelli e s’imbarcò diretto in Siria, in compagnia di Priscilla e 

Aquila. A Cencre si era rasato il capo a causa di un voto che aveva 

fatto. 19Giunsero a Efeso, dove lasciò i due coniugi e, entrato nella 

sinagoga, si mise a discutere con i Giudei».  

 

Questo segmento delinea la presenza itinerante della coppia che affian-

ca Paolo. Il loro essere “lasciati” ad Efeso da Paolo suggerisce l’affidamento 

di una missione di continuità, segnando una tappa cruciale. Qui comprendia-

mo che il servizio dei due coniugi “(…) non si limita all’offrire ospitalità 

all’apostolo; con lui, Aquila e Priscilla si impegnano in una vera e propria 

opera missionaria”7, sono insieme “annunciatori della Parola di Dio”. 

L’incontro con Paolo si configura, quindi, come un momento di svolta 

provvidenziale per la coppia, che da questo momento diviene attivamente 

protagonista della missione evangelica8, operando nella condivisione e comu-

nicazione del vangelo, in sinergia ma anche con autonomia rispetto 

all’apostolo: 

 
“È possibile pensare che i due abbiano compreso come la loro vita 

di coppia poteva aprirsi a qualcosa di diverso e di più grande del lo-

ro lavoro quotidiano. Una missione al servizio del Vangelo della 

quale Luca, nei versetti che ancora seguono (At 18,23-26) ci offre 

un piccolo e concreto assaggio […]”9. 

 

Successivamente troviamo l’episodio chiave che evidenzia il loro ruolo 

formativo e didattico (modello pedagogico-sinodale) e che si verifica ad Efe-

so con l’incontro con Apollo (18, 24-26) 

 
«24Arrivò a Efeso un Giudeo, di nome Apollo, nativo di Alessan-

dria, uomo colto, esperto nelle Scritture. 25Questi era stato istruito 

nella via del Signore e, con animo ispirato, parlava e insegnava con 

accuratezza ciò che si riferiva a Gesù, sebbene conoscesse soltanto 

il battesimo di Giovanni. 26Egli cominciò a parlare con franchezza 

nella sinagoga. Priscilla e Aquila lo ascoltarono, poi lo presero con 

sé e gli esposero con maggiore accuratezza la via di Dio. 27Poiché 

egli desiderava passare in Acaia, i fratelli lo incoraggiarono e scris-

                                                           
7 L. MAZZINGHI, Priscilla e Aquila. Una coppia al servizio del vangelo, cit., p. 13. 
8 Cfr. C.G. MÜLLER, Priska und Aquila. Der Weg eines Ehepaares und die paulinische 

Mission, in “Münchener Theologische Zeitschrift”, n. 54 (2003), pp. 195-210: afferma che 

Priscilla e Aquila sono solo una delle tante coppie missionarie. 
9 L. MAZZINGHI, Priscilla e Aquila. Una coppia al servizio del vangelo, cit., p. 13. 



  

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” 

 

92 

 

 

 

sero ai discepoli di fargli buona accoglienza. Giunto là, fu molto 

utile a quelli che, per opera della grazia, erano divenuti creden-

ti. 28Confutava infatti vigorosamente i Giudei, dimostrando pubbli-

camente attraverso le Scritture che Gesù è il Cristo». 

 

In questo contesto, la coppia assume un ruolo di collaborazione nella 

formazione (didaché) di Apollo, un giudeo alessandrino descritto come erudi-

to e colto, conoscitore della Sacra Scrittura, ma con una preparazione teologi-

ca parziale e incompleta; conosceva, infatti, solo il battesimo di Giovanni, per 

cui era bisognoso di cure pastorali.  

Per completare la formazione di Apollo, se ne prendono cura insieme 

secondo un “modello pedagogico relazionale e sinodale”: in primo luogo lo 

“ascoltarono e lo presero con sé” (proslambáno), verbi che suggeriscono e 

implicano un atto di sollecitudine intima e accoglienza discreta; queste azioni 

sono caratteristiche dell’ambiente domestico di una kat’oíkon ekklesía, per-

mettono un’istruzione in un contesto relazionale e non conflittuale.  

La casa, in quanto “cantiere dell’ospitalità”, offre quell’ambiente inti-

mo e affettivo in cui le relazioni significative fioriscono. Questo modello po-

ne l’antropologia della relazione al centro della mediazione pedagogica, in 

contrasto con una catechesi percepita come astratta o esclusivamente dottrina-

le. 

Poi “gli esposero con maggiore accuratezza la via di Dio”: il verbo di-

dásko (“insegnare/istruire”) non implica una semplice conversazione, ma un 

atto formale di istruzione religiosa. L’uso di questo termine evidenzia che la 

casa di Aquila e Prisca fungeva da ambiente di apprendimento, capace di for-

nire una solida preparazione teologica.  

L’ordine dei nomi, con la donna in testa, in un contesto didattico, è in-

terpretato dagli studiosi come un modo per onorarla, alludendo al fatto che 

Priscilla si distinse particolarmente nell’ambito missionario o nella competen-

za della trasmissione del vangelo.  

Il contenuto della formazione riguarda “la via di Dio”: negli Atti degli 

Apostoli i credenti in Cristo sono identificati come aderenti a “La Via” (hē 

hodós), espressione che si trova in contesti specifici, spesso legati alla perse-

cuzione o alla difesa della fede, per definire l’identità e la missione della chie-

sa delle origini, per indicare il cammino e l’insegnamento su Gesù Cristo, 

quindi un percorso e uno stile di vita dei credenti nella sequela di Cristo, in 



     

MARIA ROSARIA CIRELLA 

 

93 

 

 

 

costante movimento, come il cammino della Parola che “fa la sua via” da Ge-

rusalemme fino a Roma (cfr. 28,31)10.  

 

2.2 1Cor 16, 19: saluti  

 

L’importanza ministeriale della coppia è ulteriormente convalidata dai 

saluti finali nelle Lettere Paoline, dove la loro casa viene formalmente identi-

ficata come centro di aggregazione. Il passaggio chiave definisce la loro di-

mora come luogo di raduno della comunità cristiana: 

 
«19Le comunità dell’Asia vi salutano. Vi salutano molto nel Signore 

Aquila e Prisca, con la comunità che si raduna nella loro casa». 

 

Questa attestazione redatta da Paolo, molto probabilmente da Efeso, de-

finisce e qualifica la loro dimora come una “chiesa domestica”, “he kat’óikon 

ekklesía” (1Cor 16, 19; Rm 16, 5; cfr. anche Fm 2; Col 4, 15).  

Il termine ekklesía - che in greco denota l’assemblea o la convocazione 

- applicato alla sfera domestica (kat’oíkon) non indica una semplice riunione, 

ma la formula tecnica utilizzata per identificare le prime comunità cristiane 

che trovavano nella casa il loro spazio primario di raduno, di catechesi (dida-

ché) e di funzione cultuale (leiturgìa)11. 

L’ospitalità (philoxenìa) e l’accoglienza esercitate da Priscilla e Aquila 

trascendevano il gesto privato, assumendo una valenza ecclesiologica, tra-

                                                           
10 Cfr. At 9, 2: missione di Saulo prima della conversione (“Egli si recò dal sommo sacerdote e 

gli chiese lettere per le sinagoghe di Damasco, al fine di potervi condurre in catene a Gerusa-

lemme uomini e donne, seguaci della via, che avesse trovato”); At 19, 9: il ministero di Paolo 

a Efeso (“Ma, poiché alcuni si ostinavano e si rifiutavano di credere, parlando male della via 

davanti all’assemblea, egli si staccò da loro…”); At 19, 23: il tumulto degli argentieri di Efeso 

(“Avvenne in quel tempo un grande tumulto a causa della via”); At 22, 4: il discorso di difesa 

di Paolo a Gerusalemme (“Io perseguitai a morte questa via, legando e mettendo in carcere 

uomini e donne”); At 24, 14: la difesa di Paolo davanti al governatore Felice (“Ti dichiaro in-

vece questo: io adoro il Dio dei miei padri, seguendo quella via che essi chiamano setta, cre-

dendo in tutto ciò che è conforme alla Legge e sta scritto nei Profeti”). At 24, 22: riferimento 

indiretto di Felice (“Allora Felice, che era assai bene informato intorno a questa via, li conge-

dò dicendo: «Quando verrà il tribuno Lisia, deciderò in merito alle vostre questioni”). 
11 Cfr. C. OSIEK - M.Y. MACDONALD, Il ruolo delle donne nel cristianesimo delle origini. 

Indagine sulle chiese domestiche, San Paolo, Roma 2007; M.F. BASLEZ, La chiesa nelle 

case. Storia delle prime comunità cristiane, Queriniana, Brescia 2024; C. CARRETTO, 

Famiglia piccola chiesa, A.V.E., Roma 1988; R. PENNA, La chiesa di Roma prima di Pietro 

e Paolo, in “Rivista Biblica Italiana”, n. 48 (2000), pp. 165-188; quest’ultimo biblista 

sottolinea come la chiesa domestica di Aquila e Priscilla a Roma fosse una delle prime realtà 

cristiane della capitale, precedente all’arrivo ufficiale di Pietro e Paolo. 



  

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” 

 

94 

 

 

 

sformando la loro casa in un centro nevralgico per l’ascolto della Parola e la 

celebrazione eucaristica. Questa dinamica evidenzia il ruolo strutturante e 

propulsivo della famiglia nel cristianesimo delle origini. Come sottolineato da 

Benedetto XVI, l’accoglienza nella propria dimora conferiva a questa coppia 

una funzione essenziale nella vita comunitaria: 

 
«Veniamo così a sapere del ruolo importantissimo che questa cop-

pia svolse nell’ambito della Chiesa primitiva: quello cioè di acco-

gliere nella propria casa il gruppo dei cristiani locali, quando essi si 

radunavano per ascoltare la Parola di Dio e per celebrare 

l’Eucaristia. È proprio quel tipo di adunanza che è detto in greco 

“ekklesìa” - la parola latina è “ecclesia”, quella italiana “chiesa” - 

che vuol dire convocazione, assemblea, adunanza. Nella casa di 

Aquila e Priscilla, quindi, si riunisce la Chiesa, la convocazione di 

Cristo, che celebra qui i sacri Misteri. E così possiamo vedere la na-

scita proprio della realtà della Chiesa nelle case dei credenti»12. 

 

2.3 Rm 16,3-5: saluti 

 

Il capitolo 16 della Lettera ai Romani, essendo in gran parte una lista di 

saluti per i tanti collaboratori e collaboratrici di Paolo, costituisce un docu-

mento eccezionale per la ricostruzione della rete di relazioni e delle dinami-

che all’interno del cristianesimo primitivo. Colpisce in particolare l’evidenza 

delle “chiese domestiche” (ekklesía kat’oíkon) e il ruolo preminente di Priscil-

la e Aquila, menzionati per primi, dei quali Paolo sottolinea tre aspetti crucia-

li: 

 
«Salutate Prisca/Priscilla e Aquila, miei collaboratori in Cristo Ge-

sù. Essi per salvarmi la vita hanno rischiato la loro testa, e a loro 

non io soltanto sono grato, ma tutte le chiese del mondo pagano. 

Salutate anche la comunità che si riunisce nella loro casa». 

 

Paolo chiama Priscilla e Aquila con la qualifica e il titolo synergoí13, 

che indica il loro essere “collaboratori nella diffusione del vangelo”, sottoli-

                                                           
12 BENEDETTO XVI, Udienza del 7 febbraio 2007 Aquila e Priscilla, in La Santa Sede, 

http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2007/documents/hf_ben-

xvi_aud_20070207.html. 
13 Cfr. G. BERTRAM, Sunergoì, in Grande Lessico del NT, vol. XIII, Paideia, Brescia 1981, 

coll. 199-212; W. H. OLLRONG, Sunergoì, in H. BALZ-G. SCHNEIDER, Dizionario 

esegetico del NT, Paideia, Brescia 2004, coll. 1489-1491; E. EARLE ELLIS, Collaboratori, 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2007/documents/hf_ben-xvi_aud_20070207.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2007/documents/hf_ben-xvi_aud_20070207.html


     

MARIA ROSARIA CIRELLA 

 

95 

 

 

 

nea la sinergia, il loro essere cooperatori, “titolo che conferma quanto già la-

sciavano intendere gli Atti degli apostoli circa la sinergia (il termine italiano 

più vicino a synergoí) che fra i tre si era stabilita nel campo dell’annunzio 

evangelico”14; indica la partecipazione piena e coessenziale alla missione alla 

diffusione del vangelo.  

È anche un titolo di fiducia, riservato da Paolo ai suoi collaboratori più 

fidati, come Timoteo e Tito15: serve “a qualificare una persona, che con Paolo 

e come Paolo lavora come incaricato di Dio all’«opera»”16, partecipa e condi-

vide la fatica, la passione della missione ed evangelizzazione. La specifica-

zione “in Cristo Gesù” dimostra che la loro missione è intrinsecamente con-

divisa e fondata nella relazione cristologica, in relazione al Cristo e in comu-

nione con Cristo, non su iniziativa personale. 

Inoltre, Paolo evidenzia il loro sacrificio gratuito: “Essi per salvarmi la 

vita hanno rischiato la loro testa”. L’espressione “hanno sottoposto/esposto il 

collo” (tòn heautōn trákhēlon) richiama le difficoltà condivise in un contesto 

di ostilità e persecuzioni; è un’iperbole drammatica che attesta la radicalità 

del loro impegno e l’assunzione di un pericolo mortale concreto (probabil-

mente durante i tumulti di Efeso, cfr. At 19). Il riferimento al loro servizio e il 

ringraziamento merita la gratitudine non solo di Paolo, che qui usa il verbo 

(eucharistéo17), ma anche di “tutte le chiese del mondo pagano” («tutte le 

Chiese dei Gentili»). Questo riconoscimento sottolinea che il loro servizio 

aveva una portata universale e un impatto strategico sull’intera missione pao-

lina. 

Il passaggio biblico si conclude riaffermando il ruolo domestico della 

coppia: “Salutate anche la comunità che si riunisce nella loro casa”. Questa 

menzione è di fondamentale importanza ecclesiologico-strutturale. La loro 

casa a Roma fungeva da chiesa domestica, e l’analisi storica e biblica sugge-

risce che questa realtà costituisse una delle prime formazioni cristiane nella 

capitale, antecedente all’arrivo ufficiale degli Apostoli Pietro e Paolo18. La 

                                                                                                                                                  
Paolo e i suoi, in G. HAWTHORNE-R. MARTIN- D. REID (a cura di), Dizionario di Paolo e 

delle sue lettere, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1999, pp. 256-266. 
14 G. BIGUZZI, Paolo e la donna, Paoline, Milano 2009, 144. 
15 Cfr. 1 Tess 3, 2; 2 Cor 1, 24; Rm 1, 16-21 per Timoteo; 2 Cor 8, 23; 2 Cor 7, 6-7; 8, 6, 26-

27 per Tito. 
16 W. H. OLLRONG, Sunergoì, in H. BALZ-G. SCHNEIDER, Dizionario esegetico del NT, 

cit., col. 1490. 
17 Unico caso in Paolo in cui questo verbo “eucharistéo” ha come destinatari diretti delle 

persone. 
18 Cfr. A. PITTA, Lettera ai Romani, Paoline, Milano 2001, pp. 517. 



  

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” 

 

96 

 

 

 

presenza della loro ekklesía domestica attesta la continuità funzionale e strut-

turale del loro servizio, indipendentemente dalla loro collocazione geografica. 

 

2.4 2 Tm 4, 19: saluti 

 

L’ultima menzione di Priscilla e Aquila si colloca nel contesto dei saluti 

finali della Seconda Lettera a Timoteo, un testo attribuito alla tradizio-

ne deuteropaolina. Questa menzione, sebbene concisa, riveste una notevole 

importanza teologico-ecclesiologica: 

 
«19Saluta Prisca, Aquila e la famiglia di Onesiforo». 

 

La loro inclusione in una Lettera Pastorale attesta che la coppia era or-

mai entrata a far parte della tradizione ecclesiale stabile, venendo riconosciu-

ta, anche dopo la morte o il martirio di Paolo, per la persistenza e la fedeltà 

del proprio ruolo. La menzione suggerisce che la coppia si trovasse nuova-

mente a Efeso (sede del ministero di Timoteo), riaffermando la loro itineranza 

strategica a supporto delle comunità. L’episodio si colloca in un momento di 

isolamento e sofferenza dell’apostolo. La menzione della coppia, in questo 

quadro, riafferma il loro legame indissolubile con Paolo e il loro ruolo di fe-

deltà e supporto al vangelo sino alla fine. La loro costante apparizione con-

giunta, insieme alla menzione del nucleo familiare, conferma la rilevanza del 

loro contesto comunitario e familiare come base per il servizio apostolico. 

 

2.5 Rilievi sul dato scritturistico 

 

Dall’insieme di questi dati biblici attestati negli Atti e nelle Lettere, 

possiamo sintetizzare che la coppia di sposi ha vissuto in un contesto cultura-

le-religioso greco-romano del I secolo19, nel quale “ha subito diverse traversie 

per il vangelo” 20: emigrati a Roma, forse per motivi di lavoro, sono costretti a 

fuggire a causa dell’editto dell’imperatore Claudio che aveva espulso i Giudei 

da Roma, a Corinto dove incontrano Paolo, con il quale si spostano ad Efeso; 

dai saluti delle lettere seguiamo le loro tracce tra Efeso e Roma. L’incontro 

con Paolo a Corinto è stato un passaggio chiave, dopo il quale vissero “anni 

di attività intensa, nei quali entrambi si dedicarono alla diffusione del vange-

                                                           
19 Cfr. J.S. JEFFERS, Il mondo greco-romano all’epoca del Nuovo Testamento, San Paolo, 

Milano 2004; G. SEGALLA, Panorama storico del Nuovo Testamento, Queriniana, Brescia 

1996; R.E. BROWN, Introduzione al Nuovo Testamento, Queriniana, Brescia 2016. 
20 Cfr. A. PITTA, Lettera ai Romani, Paoline, Milano 2001, pp. 517. 



     

MARIA ROSARIA CIRELLA 

 

97 

 

 

 

lo”21. La loro traiettoria, tracciata tra Roma, Corinto, Efeso e poi Roma, Efeso 

dimostra che la missione cristiana non era esclusiva dell’apostolo Paolo, ma si 

innestava nel tessuto della loro vita quotidiana e professionale. 

Inoltre, un dato interessante è la menzione di Priscilla prima dello sposo 

Aquila22 quattro volte su sei citazioni:   

1) “Paolo (…) si imbarcò (…) in compagnia di Priscilla e Aquila” (At 

18, 18); 

2) “Priscilla e Aquila lo ascoltarono (Apollo), poi lo presero con sé…” 

(At 18, 26);  

3) “Salutate Prisca e Aquila, miei collaboratori in Cristo Gesù” (Rm 16, 

3); 

4) “Saluta Prisca e Aquila (…)” (2Tm 4, 19). 

 

È certamente una sottolineatura importante, non essendo prassi comune 

del contesto23; probabilmente Priscilla ha avuto un ruolo significativo nella 

comunità cristiana, si è distinta particolarmente nell’ambito missionario, forse 

perché più attiva nell’evangelizzazione e nella formazione, e per questo le 

viene riconosciuto un contributo particolare nel servizio dell’annuncio della 

Parola e nella formazione, anche se sempre è citata con il suo sposo e questo 

ne sottolinea la comunione. 

Possiamo, a questo punto, approfondire tre aspetti che emergono dai 

dati emersi sugli sposi Priscilla e Aquila: Casa e famiglia “sinodale”; la Mis-

sione sinodale itinerante; Reti di relazioni e sinodalità. 

 

3. Casa e famiglia “sinodale” 

 

Priscilla e Aquila sono sempre insieme, la loro casa è l’esempio più 

chiaro di “chiesa domestica” nel NT, dove si vivono rapporti intimi, di comu-

nione, reciprocità, accoglienza, ospitalità. Qui la sinodalità si esprime 

nell’intimità, nella quotidianità, nelle relazioni. 

                                                           
21 S. GUIJARRO, La prima evangelizzazione nella Chiesa delle origini, EDB, Bologna 2015, 

p. 17. 
22 Cfr. D.C. ARICHAEA, Who was Phoebe? Translating diakonos in Romans 16,1, in “The 

Bible Translator”, n. 39 (1988), p. 402, afferma chiaramente che l’ordine aveva un significato. 

Cfr. C. REYNIER, Priscilla, una donna in primo piano, in N. CALDUCH-BENAGES (a cura 

di), San Paolo e le donne, Vita e Pensiero, Milano 2019; L. MAGGI, L’evangelo delle donne. 

Figure femminili nel Nuovo Testamento, Claudiana, Torino 2019. 
23 Per tanti studiosi le menzioni iniziali di Aquila potrebbero dipendere dal fatto che 

focalizzano l’attenzione sul contesto lavorativo condiviso. 



  

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” 

 

98 

 

 

 

La loro casa ha sempre le porte aperte, è costantemente accogliente ed 

ospitale24; è luogo generativo, dimora dove condividere l’incontro con Gesù 

Cristo, della fede ricevuta e donata: insieme accolgono Paolo, con cui condi-

vidono il lavoro, la vita quotidiana, e la passione per l’annuncio; come centro 

pedagogico, accolgono Apollo, per completare la sua formazione, che sarà 

poi coinvolto nell’attività missionaria; ospitano la comunità cristiana25, centro 

per la condivisione della Parola e la trasmissione del vangelo; diventano sem-

pre più un “punto di riferimento della comunità cristiana che si riunisce nella 

loro casa”26; insieme sono stati una “risorsa fondamentale per 

l’accompagnamento e la formazione”: la loro abitazione costituiva la struttura 

portante della prima comunità cristiana. 

La loro casa è uno “spazio sinodale”, luogo di comunione; la sinodalità 

è radicata nella vita quotidiana, nella dimensione domestica, nutrita dalla vita 

concreta condivisa: “la salvezza da ricevere e da annunciare passa attraverso 

le relazioni. La si vive e la si testimonia insieme”27. 

La coppia Priscilla e Aquila, come tutte le famiglie, ha il compito di 

educare alla fede e alla comunione, offre un luogo familiare e ospitale, intimo 

e affettivo, gratuito e libero, creativo e generativo, dove l’incontro con Dio si 

mescola alla vita ordinaria, ai gesti quotidiani e semplici di dono reciproco, 

spazio vitale e di condivisione, luogo di prossimità e di comunione. Così, si 

esprimeva papa Francesco nel Discorso ai partecipanti all’Assemblea Plenaria 

della Pontificia Accademia delle Scienze Sociali, del 29 aprile 2022: 

 
«È innanzi tutto all’interno della famiglia, che con il Concilio si po-

trebbe chiamare “Chiesa domestica” (LG 11), che si vive la ric-

                                                           
24 Cfr. i tanti contributi sull’accoglienza e ospitalità: L. D’AYALA VALVA-L. 

CREMASCHI-A. MAINARDI (a cura di), Il dono dell’ospitalità, Atti del XXV Convegno 

ecumenico internazionale di spiritualità ortodossa, Bose, 6-9 settembre 2017; M. DAL 

CORSO (ed.), Teologia dell’ospitalità, Queriniana (Biblioteca di Teologia contemporanea, 

196), Brescia 2019; A.M. PAPPALARDO, Chi non è ospitale non è degno di vivere. 

Suggestioni per una spiritualità dell’accoglienza, EDB, Bologna 2011; M. AGIER, Lo 

straniero che viene. Ripensare l’ospitalità, Raffaello Cortina Editore, Milano 2019; C. DI 

SANTE, Ospitalità/Straniero, in R. PENNA-G. PEREGO-G. RAVASI (a cura di), Temi 

teologici della Bibbia, cit., pp. 926-932. 
25 Cfr. M.R. CIRELLA, “Reciprocità” tra Famiglia e Comunità ecclesiale nella Sacra 

Scrittura, in “Mattheus”, a. XI-XII (2022-2023), pp. 98-113; S. ZAMBONI, Aquila e 

Priscilla: Un modello di ministero laicale coniugale, in “Studia Patavina”, n. 56 (2009), fasc. 

3, pp. 481-494. 
26 L. MAZZINGHI, Priscilla e Aquila. Una coppia al servizio del vangelo, cit., n.16, p. 15. 
27 Documento Finale “Per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione”, cit., n. 

154. 



     

MARIA ROSARIA CIRELLA 

 

99 

 

 

 

chezza dei rapporti tra persone unite nella loro diversità di carattere, 

sesso, età e ruolo. Per questo le famiglie rappresentano un luogo 

privilegiato per apprendere e sperimentare le pratiche essenziali di 

una Chiesa sinodale. Nonostante le fratture e le sofferenze che le 

famiglie sperimentano, restano luoghi in cui si apprende a scam-

biarsi il dono dell’amore, della fiducia, del perdono, della riconci-

liazione e della comprensione. È in famiglia che impariamo che ab-

biamo la stessa dignità, che siamo creati per la reciprocità, che ab-

biamo bisogno di essere ascoltati e che siamo capaci di ascoltare, di 

discernere e decidere insieme, di accettare ed esercitare un’autorità 

animata dalla carità, di essere corresponsabili e di rendere conto 

delle nostre azioni. «La famiglia umanizza le persone attraverso la 

relazione del “noi” e allo stesso tempo promuove le legittime diffe-

renze di ciascuno»28. 

 

Fondamentale è recuperare il significato di “casa”, perché «l’immagine 

della casa evoca possibilità di accoglienza, di ospitalità e inclusione»29, e 

quindi di sinodalità. Il termine “casa” in senso biblico (dall’ebraico baît30 

nell’AT e dal greco oἶkos31 nel NT) possiede una pluralità di significati che 

vanno oltre la semplice costruzione fisica. 

La casa si riferisce non solo all’abitazione o al palazzo, ma anche 

all’intimità domestica, alla famiglia intesa come nucleo di persone, e persino 

alla “casa di Dio”, cioè al Tempio. La casa e la famiglia sono viste come il 

fulcro in cui l’identità, i valori di fede e la storia della salvezza vengono tra-

mandati e ricordati. È il luogo dove le relazioni umane, sia interne alla fami-

glia che con Dio, si intrecciano, riflettendo il cammino di Dio con il suo po-

polo.  

L’espressione “chiesa domestica”32 usata per Priscilla e Aquila è stata 

recuperata dal Concilio Vaticano II33 e dal recente Magistero della chiesa34, 

                                                           
28 Ivi, n. 35. 
29 Ivi, n.115. 
30 Cfr. L.A. SCHÖKEL, Dizionario di ebraico biblico, San Paolo, Cinisello Balsamo 2013, 

pp. 108-110; H.A. HOFFNER, Baît, in G.J. BOTTERWECK-H. RINGGREN (a cura di), 

Grande Lessico dell’AT, Paideia, Brescia 1988, vol. I, pp. 1275-1294; La Casa, in “Parola, 

Spirito e Vita”, n. 64, Dehoniane, Bologna 2011; E. JENNI-C. WESTERMANN, baît, in 

Dizionario teologico dell’AT, cit., pp. 268-271. 
31 O. MICHEL oἶkos, Casa, in G. KITTEL-G. FRIEDRICH (a cura di), Grande lessico del NT, 

Paideia, Brescia 1972, vol. VIII, coll. 337-450; La Casa, in “Parola, Spirito e Vita”, cit.; P. 

WEIGANDT, oἶkos, in H. BALZ-G. SCHNEIDER, Dizionario esegetico del NT, Paideia, 

Brescia 2004, coll. 566- 573. 
32 Cfr. P. T. O’BRIEN, Chiesa, in G. HAWTHORNE-R. MARTIN-D. REID (a cura di), 

Dizionario di Paolo e delle sue lettere, cit., pp. 213-226; M. COLAVITA, La chiesa 



  

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” 

 

100 

 

 

 

per riferirsi proprio all’abitudine e all’esperienza dei primi cristiani di incon-

trarsi nelle case, come primo nucleo di quella rete di comunità che formavano 

la chiesa, costituita, quindi, da piccoli nuclei familiari diventati credenti e che 

pregavano insieme. Questa espressione sottolinea la vocazione profonda della 

famiglia, invitandola a riscoprire la propria identità e a prendere coscienza 

della straordinaria ricchezza e responsabilità di questo ruolo. 

Per Paolo le case “costituiscono per lui un punto di appoggio e di par-

tenza nei suoi viaggi missionari, erano centro della fondazione e pietra per la 

costruzione della comunità locale, luogo di preghiera, d’insegnamento cate-

chetico, di fratellanza cristiana e di ospitalità verso i cristiani di passaggio”35. 

La vita dei primi cristiani, ma anche la crescita e diffusione del Vangelo, av-

viene essenzialmente nelle case, dove si accoglie, si vive, si condivide e si 

trasmette il vangelo e la fede: «In esse veniva annunciato il vangelo (At 5, 42; 

20,20) e celebrata la cena del Signore (cfr. At 2, 46)»36.  

Benedetto XVI, durante l’Incontro Mondiale delle Famiglie di Valencia 

del 2006, ha ribadito per questo l’importanza fondamentale della famiglia: 

 
«La famiglia è l’ambito privilegiato dove ogni persona impara a da-

re e ricevere amore […]. Essa si fonda su una profonda relazione 

interpersonale tra marito e moglie, sostenuta dall’affetto e dalla mu-

tua comprensione […]. Possano i figli sperimentare più i momenti 

di armonia e di affetto dei genitori che non quelli di discordia o in-

differenza, perché l’amore tra il padre e la madre offre ai figli una 

grande sicurezza e insegna loro la bellezza dell’amore fedele e du-

                                                                                                                                                  
domestica. L’umile e compromettente titolo della famiglia cristiana, Effatà Editrice, Torino 

2015; S. NICOLLI (a cura di), La casa cantiere di santità, Città Nuova, Roma 2004; R. 

FABRIS-E. CASTELLUCCI (a cura di), Chiesa domestica, San Paolo, Cinisello Balsamo 

(MI) 2009; R. BONETTI, Famiglia, sorgente di comunione. Nuove catechesi su matrimonio e 

famiglia, Edizione San Paolo, Cinisello Balsamo 2004; C. ROCCHETTA, Teologia della 

Famiglia, EDB, Bologna 2011; D. TIDBALL, Sociologia delle chiese missionarie, in G. 

HAWTHORNE-R. MARTIN-D. REID (a cura di), Dizionario di Paolo e delle sue lettere, cit., 

pp. 1466-1481; G. ROSSÉ, Comunità, in R. PENNA-G. PEREGO-G. RAVASI (a cura di), 

Temi teologici della Bibbia, cit., pp. 190-199. 
33 Cfr. CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Costituzione dogmatica Lumen gentium 

(21 novembre 1964), n. 11, in K. RAHNER-H. VORGRIMLER (a cura di), I Documenti del 

Concilio Vaticano II, Edizioni Paoline, Ancona 1967, p. 155. 
34 Cfr. in particolare il documento della CEI, Sulle orme di Aquila e Priscilla: La formazione 

degli operatori di pastorale ‘con e per’ la famiglia, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1998, 

testo che vede nella famiglia “una via preferenziale per la nuova evangelizzazione”. 
35 W. KASPER, Il Vangelo della famiglia, Queriniana, Brescia 2014, p. 34-35. 
36 J. GOETZMANN, Casa, in L. COENEN-E. BEYREUTHER-H. BIETENHARD (a cura di), 

Dizionario dei concetti biblici del NT, EDB, Bologna 1976, p. 215. 



     

MARIA ROSARIA CIRELLA 

 

101 

 

 

 

raturo. La famiglia è un bene necessario per i popoli, un fondamen-

to indispensabile per la società e un grande tesoro degli sposi du-

rante tutta la loro vita. È un bene insostituibile per i figli che devo-

no essere frutto dell’amore, della donazione totale e generosa dei 

genitori. Proclamare la verità integrale della famiglia, fondata nel 

matrimonio come Chiesa domestica e santuario di vita, è perciò una 

grande responsabilità»37. 

 

4. Missione sinodale itinerante  

 

Priscilla e Aquila si configurano come un eminente modello biblico di 

sinodalità itinerante e di “chiesa domestica in uscita”. La loro testimonianza 

rileva che la coppia coniugata non è meramente l’oggetto della cura pastorale, 

ma è un soggetto attivo e fondamentale della missione38. Il fondamento del lo-

ro servizio risiede nell’ordinario: la professione lavorativa, la sfera domestica 

e la comunione coniugale. 

Il cammino missionario di Priscilla e Aquila non fu un evento isolato, 

ma una serie strategica di spostamenti che li rese un nodo vitale nella rete 

missionaria di Paolo, stabilendo il modello della “chiesa domestica” itineran-

te e della resilienza apostolica: “hanno partecipato attivamente al suo lavoro 

missionario di evangelizzazione”39. Si sono lasciati guidare, la loro mobilità 

divenne provvidenzialmente occasione di annuncio e condivisione della fede: 

infatti, “Sinodalità e missione sono intimamente congiunte: la missione illu-

mina la sinodalità e la sinodalità spinge alla missione”40. 

Il loro itinerario può essere suddiviso in tre fasi principali, che si inter-

secano in centri urbani nevralgici - Roma, Corinto ed Efeso - centri culturali, 

politici e religiosi, nei quali c’era una realtà molto mista, multietnica, in un 

periodo anche di flussi migratori e mobilità generale41, con una rete stradale 

che facilitava gli spostamenti e gli scambi:  

                                                           
37 BENEDETTO XVI, V Incontro Mondiale delle Famiglie Viaggio apostolico a Valencia, 

Discorso (Città delle Arti e delle Scienze, 8 luglio 2006), in La Santa Sede, 

http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/july/documents/hf_ben-

xvi_spe_20060708_incontro-festivo.html. 
38 Questo è stato sottolineato, in particolare, da papa Giovanni Paolo II, nella Familiaris 

consortio, e da papa Francesco, nell’Amoris laetitia. 
39 J. A. FITZMYER, Lettera ai Romani. Commentario critico-teologico, Piemme, Casale 

Monferrato 1999, p. 869. 
40 Documento Finale “Per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione”, cit., n. 

32. 
41 Per comprendere il contesto, cfr. W.A. MEEKS, I cristiani dei primi secoli. Il mondo 

sociale dell’apostolo Paolo, Il Mulino, Bologna 1992. 

http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/july/documents/hf_ben-xvi_spe_20060708_incontro-festivo.html


  

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” 

 

102 

 

 

 

a) Roma - Corinto (mobilità obbligata): la migrazione iniziale fu proba-

bilmente imposta dall’editto dell’imperatore Claudio. “La mobilità della cop-

pia impressiona […]. A partire da Corinto, essa deve essere stata motivata 

dalle necessità della missione”42. Giunti a Corinto, si innesca la collaborazio-

ne apostolica con Paolo, e la loro casa diviene un vero e proprio laboratorio di 

koinonìa e missione;  

b) Corinto - Efeso (scelta strategica): il trasferimento a Efeso (cfr. At 

18, 18-19) si configura come la loro prima scelta missionaria strategica con-

giunta a Paolo. Qui si manifesta la loro azione formativa con Apollo (cfr. At 

18, 26), e la loro casa continua a fungere da nodo di comunicazione e dida-

ché; 

c) Efeso - Roma - Efeso (continuità itinerante): il loro successivo ritor-

no a Roma (attestato in Rm 16,3-5) e la successiva menzione a Efeso (2Tm 4, 

19) dimostrano un’instancabile mobilità apostolica. 

Questa sequenza di spostamenti, dettata da esilio (diaspora) e necessità 

pastorali, evidenzia che la loro missione non era vincolata ad un territorio fis-

so, ma era intrinsecamente dinamica. La loro mobilità apostolica fu costante-

mente motivata dalle esigenze della missione. Sicuramente hanno dovuto af-

frontare per questo tante sfide e difficoltà, legate al lavoro, alla casa dove vi-

vere, alle differenze linguistiche e culturali, adattandosi in ambienti culturali 

nuovi. 

Questo movimento incessante rese Aquila e Prisca un’autentica “chiesa 

domestica in uscita”: la loro comunione coniugale (koinonía) non si configurò 

come un rifugio privato, ma come il cuore pulsante e missionario della diako-

nía (servizio). 

La loro vita è caratterizzata da una costante itineranza forzata e volonta-

ria. Questa mobilità, che li costrinse ad affrontare sfide legate al lavoro, 

all’alloggio e all’adattamento culturale in ambienti multietnici, non interruppe 

la missione, ma la amplificò.  

Essi sono un esempio di chiesa in movimento, che non teme la precarie-

tà (essendo migranti e lavoratori manuali), ma la trasforma in opportunità 

apostolica e questo modello anticipa l’esortazione di Papa Francesco alla 

“chiesa in uscita” (cfr. Evangelii Gaudium). 

Priscilla e Aquila rappresentano il paradosso fondante del cristianesimo 

primitivo: una coppia di artigiani espulsi e migranti (forestieri, At 18, 2) di-

vengono al contempo teologi competenti, collaboratori (synergoí) 

dell’apostolo Paolo e guide di intere comunità (chiese domestiche). 

                                                           
42 D. MARGUERAT, Gli Atti degli apostoli, cit., vol. II, p. 192. 



     

MARIA ROSARIA CIRELLA 

 

103 

 

 

 

La loro vita è l’icona perfetta di una chiesa in uscita che fa della comu-

nione coniugale la loro unità, la forza propulsiva della missione e il loro ser-

vizio universale, insegnando che il matrimonio non è solo il luogo della santi-

ficazione personale, ma è una vocazione missionaria ecclesiale per sé. 

In sintesi, Aquila e Priscilla sono l’icona biblica della koinonía che si fa 

diakonía. La loro storia dimostra che la piena realizzazione della chiesa do-

mestica si attua solo quando essa si orienta verso l’esterno, trasformando 

l’ospitalità in annuncio, il lavoro in missione e il vincolo matrimoniale in un 

centro di formazione apostolica. Essi rimangono il modello insuperabile di si-

nodalità e corresponsabilità che, con coraggio e competenza, ha saputo ri-

schiare la vita per la causa del vangelo, guadagnandosi la gratitudine eterna 

non solo di Paolo, ma di «tutte le Chiese dei Gentili» (Rm 16, 4). 

 

5. Rete di relazioni e sinodalità 

 

Il contributo di Priscilla e Aquila non si limita alla loro singola attività 

apostolica; esso risiede nella loro capacità di strutturare e sostenere una vasta 

rete di relazioni e di koinonía, elemento essenziale per la genesi del movi-

mento sinodale. La loro testimonianza è un appello vivido alla sinodalità, in-

tesa come camminare insieme in corresponsabilità, primariamente evidenziata 

dalla collaborazione tra Priscilla e Aquila con Paolo. 

La relazione tra Paolo e la coppia fu caratterizzata da una profonda 

amicizia, stima reciproca e fecondità ministeriale. L’apostolo non solo lavorò 

con loro (At 18, 3), ma fu loro ospite e collaboratore fidato. Questa profonda 

sintonia è attestata dai saluti presenti in tre Lettere paoline e dimostra una si-

nodalità vissuta nella reciprocità. Paolo si associa, lavora, e vive con loro, ri-

conoscendone la vocazione missionaria e la capacità evangelizzatrice. 

L’elogio di Paolo, espresso attraverso il verbo eucharistéo, sottolinea la con-

divisione del lavoro, della casa, del cammino di fede e dei momenti di perico-

lo. 

L’aspetto della “chiesa in uscita” si concretizza nella loro instancabile 

collaborazione e synergía con l’apostolo Paolo e nella loro documentata com-

petenza formativa. La loro storia insegna che l’efficacia dell’azione ecclesiale 

nasce dalla reciprocità e dall’unità di intenti. Il loro agire “insieme” non è un 

semplice supporto, ma un potenziamento sinergico del carisma. La sinodalità 

è, in fondo, una “comunione allargata”. 

La loro vicenda dimostra che la piena realizzazione della casa domesti-

ca avviene quando essa si pone in uscita verso il mondo, trasformando 



  

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” 

 

104 

 

 

 

l’ospitalità in annuncio, il lavoro in missione e il matrimonio in un centro di 

formazione ecclesiale.  

Essi rappresentano il modello insuperabile di corresponsabilità che, in-

tegrando vita e missione, ha contribuito in modo determinante alla diffusione 

del Vangelo e all’edificazione delle prime chiese. La loro storia ci insegna 

che la sinodalità è corresponsabilità dei doni, integrazione tra vita e missione, 

è dinamismo evangelizzatore. 

La sinodalità, come principio ecclesiale, si esplica in questo modello 

come «scambio di doni tra vocazioni diverse (comunione), nell’ottica di un 

servizio da svolgere (missione) e in uno stile di coinvolgimento e di educa-

zione alla corresponsabilità differenziata (partecipazione)»43. 

La casa di Priscilla e Aquila, ovunque si stabilissero (Corinto, Efeso, 

Roma), era un centro missionario e un luogo di comunione che accoglieva la 

diversità. La loro sensibilità, acuita dalla loro stessa condizione di forestieri e 

profughi, li ha condotti a praticare l’ospitalità (philoxenía) come virtù cristia-

na essenziale. In questo senso, la casa domestica di Priscilla e Aquila, “rela-

zionata ad altre comunità domestiche”44, fungeva da nodo essenziale nella re-

te di comunicazione.  

Le chiese domestiche45, quindi, non operavano in isolamento, ma crea-

vano una rete di relazione e comunione fondamentale: 

 
«La formula he kat’óikon ekklesía (la chiesa domestica) utilizzata in 

1 Cor 16, 19 (cfr. anche Rm 16, 5; Fm 2, Col 4, 15) denota non sol-

tanto la presenza della chiesa in una casa, bensì anche le relazioni 

fra le comunità domestiche che formano la chiesa, nel rispetto del 

valore distributivo della preposizione katá»46. 

 

L’attività della coppia non è isolata, ma crea una rete sinodale che ab-

braccia l’intera chiesa gentile, anticipando le strutture di comunione; hanno, 

infatti, avuto la capacità di creare e sostenere una vasta rete di relazioni e 

di koinonìa, elemento essenziale per ogni cammino sinodale. Il contributo 

della coppia è fondamentale e paradigmatico per il cammino sinodale, in 

quanto intercetta e realizza concretamente i tre pilastri della sinodalità: comu-

                                                           
43 Documento Finale “Per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione”, cit., 

n.147. 
44 Cfr. A. PITTA, Lettera ai Romani, Paoline, Milano 2001, p. 519. 
45 Cfr. ID., L’evangelo di Paolo. Introduzione alle lettere autoriali, ElleDiCi, Torino 2013, 

pp.105-108. 
46 Cfr. Ivi, p. 105 e segg. 



     

MARIA ROSARIA CIRELLA 

 

105 

 

 

 

nione, partecipazione e missione. Essi offrono una risposta vissuta all’appello 

a rendere la chiesa un popolo di Dio pellegrino e corresponsabile.  

La loro testimonianza di vita è appello alla sinodalità, al camminare in-

sieme in corresponsabilità: la sinodalità è espressione della comunione e valo-

rizzazione delle vocazioni. Ecco perché Benedetto XVI nella sua Udienza 

Generale del 7 febbraio 2007, si è così espresso: «Onoriamo perciò Aquila e 

Priscilla come modelli di una vita coniugale responsabilmente impegnata a 

servizio di tutta la comunità cristiana. E troviamo in loro il modello della 

Chiesa, famiglia di Dio per tutti i tempi».  

 

6. Conclusioni 

 

Per concludere, possiamo sintetizzare che Priscilla e Aquila incarnano 

una sinodalità che nasce nella casa, si apre all’annuncio e si sviluppa nella re-

te di relazioni ecclesiali. La loro esperienza rimane un riferimento attuale per 

la chiesa di oggi, chiamata a vivere comunione, missione e sinodalità:  

 

1) La casa come primo spazio di comunione e sinodalità coniugale:  

 

 La loro abitazione diventa luogo di incontro, e di preghiera, dove la 

comunità si raduna e cresce nella condivisione della fede. 

 La casa non è solo spazio privato, ma diventa segno visibile e con-

creto di chiesa, si trasforma in “chiesa domestica”: un ambiente fa-

miliare che si apre all’accoglienza. 

 Questo ci ricorda che la sinodalità nasce dal quotidiano, dalla capa-

cità di trasformare gli spazi di vita in luoghi di fraternità e ascolto 

reciproco. 

 La casa come luogo di ascolto e fraternità ci invita oggi a valorizza-

re le famiglie come cellule vitali della Chiesa. 

2) Una chiesa domestica in uscita: 

 Priscilla e Aquila non si limitano a custodire la fede, ma la testimo-

niano attivamente nell’annuncio del vangelo. 

 Collaborano con Paolo, accompagnano e formano altri credenti 

(come Apollo), come soggetto attivo di evangelizzazione, mostran-

do che la missione è responsabilità condivisa. 

 La loro esperienza testimonia una chiesa che si fa missionaria e iti-

nerante, capace di portare l’annuncio in ogni contesto. 

 La loro apertura all’annuncio richiama la necessità di una chiesa in 

uscita per incontrare il mondo. 



  

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” 

 

106 

 

 

 

 

2) Una chiesa domestica in uscita: 

 

 Sono presenti in diverse città (Corinto, Efeso, Roma), e ovunque 

tessono legami di comunione. 

 Favorendo la comunione tra le chiese, la loro vita mostra che la si-

nodalità non è solo locale, ma si esprime nella connessione tra co-

munità, nel sostegno reciproco e nella costruzione di ponti. 

 Questo intreccio di relazioni è un segno di universalità: la chiesa 

cresce come corpo vivo grazie alla collaborazione e alla fiducia tra i 

suoi membri. 

 La rete di relazioni ecclesiali ci ricorda che la sinodalità è cammino 

condiviso, non individuale, e che la chiesa cresce solo nella colla-

borazione. 

 

L’analisi del servizio di figure paradigmatiche come Priscilla e Aqui-

la dimostra che l’efficacia dell’azione ecclesiale nel cristianesimo primitivo 

risiedeva nella capacità di integrare la vita coniugale (oἶkos) con la missione 

(diakonía), generando una sinodalità di fatto fondata sulla corresponsabilità.  

La loro esperienza, che è stata caratterizzata dalla synergía apostolica, 

dall’ospitalità della ekklesía domestica e dalla cura pedagogica, ha stabilito il 

principio secondo cui la comunione relazionale è coessenziale all’annuncio.  

Per rispondere all’appello ad un rinnovato dinamismo evangelizzatore, 

siamo chiamati a recuperare l’essenza della comunione e della sinodalità per 

camminare insieme, riconoscendo che la cura delle relazioni non è un elemen-

to accessorio, ma il riflesso necessario dell’identità trinitaria stessa di Dio: 

 
«Per essere una Chiesa sinodale è dunque necessaria una vera con-

versione relazionale. Dobbiamo di nuovo imparare dal Vangelo che 

la cura delle relazioni non è una strategia o lo strumento per una 

maggiore efficacia organizzativa, ma è il modo in cui Dio Padre si è 

rivelato in Gesù e nello Spirito. Quando le nostre relazioni, pur nel-

la loro fragilità, fanno trasparire la grazia di Cristo, l’amore del Pa-

dre, la comunione dello Spirito, noi confessiamo con la vita la fede 

in Dio Trinità»47. 

 

                                                           
47 Documento Finale “Per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione”, cit., n. 

50. 



 

 MAURO SESSA 

 

107 

 

 

 

 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale        

 

di Mauro Sessa 

 

Per una preliminare contestualizzazione delle problematiche e per delineare 

lo scenario complessivo dell’attuale situazione, alla luce delle molteplici teo-

rie della mente e dei relativi modelli d’intervento, rimandiamo al nostro re-

cente contributo1. 

Già in quella sede si è evidenziato l’apporto della psicologia sistemico-

relazionale e della terapia familiare” riconducibile alla “teoria sistemica”, che 

considera il soggetto individuale come parte integrante del sistema da cui 

proviene. Tale opzione, peraltro, costituisce un vero e proprio “salto episte-

mologico” rispetto alla psicologia tradizionale, alla luce dell’apporto determi-

nante di Ludwig von Bertalanffy, dei suoi sviluppi a Palo Alto in America e 

in Italia (si pensi alla “Scuola di Milano”). 

Con questo contributo ci proponiamo di offrire un’analisi del paradig-

ma e degli attributi del sistema, come comunicazione interattiva, autoregola-

zione e auto-organizzazione. In particolare occorre far riferimento agli svi-

luppi operativi alla luce della relazione tra la comunicazione con la sua valen-

za pragmatica e la patogenesi, evidenziando la possibilità di quei processi di-

sfunzionali legati ai “paradossi comunicativi”. Un’ampia parte della trattazio-

ne sarà, pertanto, dedicata alle problematiche-chiave (si pensi al legame con 

la cibernetica, la schismogenesi, l’omeostasi, la differenziazione del sé) ed al-

le tecniche elettivamente adottate in termini psicoterapeutici. 

In ossequio ad uno dei fondamentali presupposti epistemologici, si ten-

terà di verificare come anche nella TSR il ruolo dello psicoterapeuta venga 

letto come “professionista riflessivo” e, quindi, come colui il quale aiuta a 

mettere in discussione se stessi in senso positivo e propositivo. Si passerà in-

fine a verificare come, nella concreta prassi psicoterapeutica, i professionisti 

interpellati realizzino in termini di modalità operative le piste di riflessione e 

ricerca prospettate dall’impianto teorico del modello adottato e in che termini 

essi facciano ricorso ad integrazioni lucrate all’esterno del modello elettivo. Il 

fine ultimo della terapia va oltre l’acquisizione di maggiore consapevolezza, 

ma consiste nella modificazione degli stili relazionali, nella ristrutturazione 

                                                           
1 M. SESSA, L’avventura psicoterapeutica e le grandi scuole, in “Rivista di Letteratura e Sto-

ria Ecclesiastica, a. XXVII (2021), ns., n. 1, pp. 137-166. 



 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

108 

 

 

 

del proprio Sé, nella restituzione della piena idoneità ad un congruo adatta-

mento alla vita socio-relazionale, al superamento dei sintomi psicopatologici2. 

 

1. Introduzione 

 

L’idea-guida della psicoterapia ad indirizzo sistemico-relazionale è 

quella di “paziente designato”. Ciò può essere facilmente compreso facendo 

riferimento al fatto che ogni persona fa parte del cosiddetto sistema-famiglia, 

per cui va presa in considerazione non solo l’attuale famiglia, ma anche quel-

le che di almeno due generazioni l’hanno preceduta. Il soggetto, infatti, è em-

blematico (e quindi portatore) del funzionamento o disfunzionamento di uno 

o più dei sistemi di cui fa parte3. Il sistema designa tale membro in prospetti-

va bio-psicosociale. Il soggetto, infatti, esprime una modalità disfunzionale di 

vivere la realtà in termini di pensiero ed azione. Soprattutto i fanciulli e gli 

adolescenti esprimono le disfunzioni del sistema-famiglia, per cui si tratta di 

un ambito privilegiato della terapia familiare. Essa focalizza la sua attenzione, 

infatti, sulle forme di blocco evolutivo dei soggetti, sui quali gravano le ten-

sioni e che generano sofferenze e talvolta disgregazioni4. La terapia mira a 

valutare e modificare le cosiddette “regole del sistema”, che concretamente 

consistono nelle modalità di comunicare ed interagire. 

Le origini di questo approccio si riconducono alla “seconda ciberneti-

ca” e fautori principali, nonché pionieri della prospettiva, furono la “Scuola di 

Palo Alto” ed il Mental Research Insitute (Bateson, Jackson, Haley, Watzla-

wich)5. Sul piano epistemologico la matrice è pragmatica e sul piano metodo-

logico si tenta di concentrare il numero di sedute ed i tempi. Il modello tera-

peutico ha avuto molto successo e notevole è stata la sua diffusione anche nel 

campo della salute pubblica, con particolare riferimento a neuropsichiatria in-

                                                           
2 In seno a questa prospettiva psicoterapeutica abbiamo anche l’approccio “dinamico”, una 

forma di psicoterapia breve, che si focalizza sui sintomi ed ha durata ridotta nel tempo. 
3 Il termine è “sistemico” perché il malessere presentato dalla persona viene letto non tanto 

come problema dell’individuo, ma come espressione di disagio di uno dei sistemi di apparte-

nenza (viene solitamente privilegiata l’ottica familiare); è “relazionale” perché l’identità indi-

viduale viene considerata come frutto delle relazioni significative che la persona ha nel corso 

della sua vita. 
4 Cfr. M. ANDOLFI, I pionieri della terapia familiare, Franco Angeli, Milano 2006. 
5 Cfr. J. WEAKLAND-P. WATZLAWICK (a cura di), The Interactional View: Studies at the 

Mental Research Institute, Palo Alto, 1965–1974, Haworth Press, New York 1979; J. 

WEAKLAND-W. RAY, (a cura di), Propagations: Thirty years of Influence from the Mental 

Research Institute, Haworth Press, New York 1995. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Neuropsichiatria_infantile
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicoterapia_dinamica_breve


 

 MAURO SESSA 

 

109 

 

 

 

fantile, tossicodipendenze e problematiche che riguardano la separazione-

divorzi e la scuola, oltre che nella psicologia del lavoro6. 

Vanno infine, per completare queste parole introduttive, chiariti due 

concetti basilari di ogni approccio psicoterapeutico: insight e mindfullness. 

Per insight (“visione interna”) in psicologia s’intende una “intuizione” imme-

diata ed improvvisa soprattutto in un contesto problematico (problem sol-

ving), insomma una sorta di “comprensione improvvisa” per risolvere un pro-

blema o, in linguaggio comune, “lampo di genio” (l’espressione inglese: 

“Aha! Experience”)7. Mentre nel problem solving la soluzione costituisce 

l’epilogo di un percorso logico, analitico, consequenziale, l’insight è imme-

diato ed inaspettato e compare nella mente8. L’insight è, infatti, rilevante nel 

risolvere problemi nuovi, per le quali appaiono insufficienti le strategie che 

l’esperienza suggerisce.  

Col termine mindfulness, invece, s’intende la capacità o attitudine che si 

sviluppa attraverso la pratica di meditazione (cfr. il buddhismo eliminando gli 

elementi religiosi) che ha come fine la considerazione del momento presente 

                                                           
6 In Italia, di notevole importanza la scuola di ricerca sistemica, peraltro con diffusione inter-

nazionale, detta “Modello della Scuola Milanese” (Selvini, Palazzoli, Boscolo, Cecchin e Pra-

ta). Si incentra soprattutto sulla terapia familiare, non escludendo anche a incontri individuali, 

sul presupposto, comunque, che il disagio individuale sia espressione di un malessere nel si-

stema di relazioni. 
7 Un’espressione che rende felicemente il concetto di insight è l’esclamazione “Eureka!” 

(Archimede di Siracusa), che seguì la scoperta (tramite un insight) del suo noto principio. 
8 Avviene a prescindere da sequenze processuale, in un unico step che compare inaspettata-

mente nella mente del solutore, Cfr. R.J. STERNBERG-J.E. DAVIDSON (a cura di), The na-

ture of insight, MIT University Press, New York 1995. “The Nature of Insight” riunisce diver-

se prospettive, tra cui teorie e scoperte recenti, per esaminare la natura e le origini del pensiero 

intuitivo, nonché la storia della teoria e della ricerca sul tema e i metodi utilizzati per studiarlo. 

Dopo un’introduzione che passa in rassegna la storia e i metodi del settore, la parte II esamina 

come le persone risolvano enigmi impegnativi le cui risposte non possono essere ottenute con 

mezzi ordinari. La parte III si concentra su come le persone escogitino idee per nuove inven-

zioni, mentre la parte IV esplora il pensiero di alcune delle persone più perspicaci della storia 

della civiltà. La parte V considera metafore come l’evoluzione e l’investimento come basi per 

comprendere l’intuizione. Un epilogo integra tutti questi approcci. Un approccio diverso è 

quello di J. KOUNIOS-M. BEEMAN, The Aha! Moment: The Cognitive Neuroscience of In-

sight, Northwestern University Press, 2009 in https://doi.org/10.1111/j.1467-

8721.2009.01638.x. Qui si affronta il problema considerando l’insight come una comprensio-

ne improvvisa che risolve un problema, reinterpreta una situazione, spiega una barzelletta, o 

risolve un concetto ambiguo si chiama intuizione (cioè il “momento Aha!”). Nella psicologia 

cognitiva la concezione dell’insight è leggermente diversa, in quanto si tratterebbe sostanzial-

mente di una forma di ragionamento che, piuttosto che essere processuale, beneficia di 

un’intuizione improvvisa. Come si evince facilmente, viene qui ripresa la distinzione platonica 

tra “diànoia” e “noesis”. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Neuropsichiatria_infantile
https://it.wikipedia.org/wiki/Tossicodipendenza
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicologia_del_lavoro
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicologia
https://it.wikipedia.org/wiki/Intuizione
https://it.wikipedia.org/wiki/Problem_solving
https://it.wikipedia.org/wiki/Buddismo
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Eureka_(parola)
https://it.wikipedia.org/wiki/Archimede_di_Siracusa
https://it.wikipedia.org/wiki/Principio_di_Archimede
https://doi.org/10.1111%2Fj.1467-8721.2009.01638.x
https://doi.org/10.1111%2Fj.1467-8721.2009.01638.x
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicologia_cognitiva
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicologia_cognitiva
https://it.wikipedia.org/wiki/Platone
https://it.wikipedia.org/wiki/Noesi


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

110 

 

 

 

prescindendo da elementi giudicanti. La tecnica meditativa è stata spesso svi-

luppata e validata in ambito clinico, rivelandosi ottimo coadiuvante terapeuti-

co in parecchie patologie ed addirittura sono stati sperimentati benefici psico-

somatici9. 

 

2. I fondamenti dell’approccio sistemico-relazionale 

 

L’approccio sistemico relazionale si fonda sulla la cosiddetta “teoria si-

stemica”, che considera il soggetto individuale come parte integrante del si-

stema familiare da cui proviene. 

Essa costituisce un vero e proprio “salto epistemologico” rispetto alla 

psicologia tradizionale ed il suo fondamento risale allo studioso austriaco 

Ludwig von Bertalanffy10 e verrà sviluppata a Palo Alto, in America. Succes-

sivamente prenderà piede anche in Italia, grazie al contributo della “Scuola di 

Milano”, il cui personaggio centrale fu Mara Selvini Palazzoli11. 

Per comprendere la teoria sistemica, il che è prodromico alla trattazione 

della psicologia sistemico-relazionale, occorre considerare i termini concet-

tuali nell’ambito dei quali si può inquadrare la categoria di “sistema”, peraltro 

presente già in alcuni filoni della filosofia greca12. Il termiche-chiave sistema 

ben si può spiegare ricorrendo all’etimo greco σύστημα (systema, “stare in-

sieme”), nel senso che esso consiste in un’unità funzionale che non è tanto un 

insieme di parti intese sic et simpliciter, quanto un insieme di parti o sottosi-

                                                           
9 Giova considerare i benefici per diverse patologie psicologiche, ma anche i benefici riscon-

trati nel miglioramento addirittura di parametri ematici (come quelli legati a patologie in-

fiammatorie), nonché i miglioramenti nella percezione del benessere fisico e mentale e della 

creatività. Cfr. J. GU-C. STRAUSS-R. BOND, How do mindfulness-based cognitive therapy 

and mindfulness-based stress reduction improve mental health and wellbeing? A systematic 

review and meta-analysis of mediation studies, in “Clinical Psychology Review”, vol. 37 

(2006), pp. 1–12 (DOI:10.1016/j.cpr.2015.01.006) e R. BRÄNSTRÖM-G. LARISSA-D. 

TEDLIE-J. TEDLIE, The association between dispositional mindfulness, psychological well-

being, and perceived health in Swedish population-based sample, in “British Journal of Health 

Psychology”, vol. 16 (2011), n. 2, pp. 300–316. 
10 Ludwig von Bertalanffy (1901-1972), biologo austriaco, membro del Wienerkreis (“Circolo 

di Vienna”), assurse alla notorietà per i suoi studi sulla teoria generale dei sistemi, divulgata 

attraverso la sua opera General system theory. Foundations, development, applications, Pen-

guin, London, 1968 (tr. it., Teoria generale dei sistemi. Fondamenti, sviluppo, applicazioni, 

ISEDI, Milano, 1971). 
11 Mara Selvini Palazzoli (1916-1999), psichiatra e docente universitaria, con Gianfranco Cec-

chin, Luigi Boscolo e Giuliana Prata fondò la “Scuola di Milano” (terapeuticamente nota sul 

piano internazionale come “Milan Approach”).  
12 Si pensi ai primi pitagorici con la loro simbolica numerica e ad Aristotele, con il suo 

ilemorfismo, che distinse forma e sostanza delle cose.  

https://it.wikipedia.org/wiki/Famiglia
https://it.wikipedia.org/wiki/Mara_Selvini_Palazzoli
https://it.wikipedia.org/wiki/Disturbi_mentali
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2015.01.006
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2015.01.006
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2015.01.006
https://it.wikipedia.org/wiki/Digital_object_identifier
https://dx.doi.org/10.1016%2Fj.cpr.2015.01.006
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1348/135910710X501683/abstract
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1348/135910710X501683/abstract
https://it.wikipedia.org/wiki/1901
https://it.wikipedia.org/wiki/1972
https://it.wikipedia.org/wiki/Scuola_pitagorica
https://it.wikipedia.org/wiki/Aristotele
https://it.wikipedia.org/wiki/Forma_(filosofia)
https://it.wikipedia.org/wiki/Sostanza_(filosofia)


 

 MAURO SESSA 

 

111 

 

 

 

stemi che interagiscono tra di loro in una relazione funzionale: Le parti, cioè 

costituiscono un tutt’uno, nell’ambito del quale ogni elemento offre il proprio 

contributo all’obiettivo identificativo dell’identità e della finalità del tutto. 

Si tratta, quindi, di: un’unità intera e unica, composta da parti che non 

vanno considerate come addendi di una somma, ma in relazione tra loro e 

tendenti all’equilibrio, in maniera che ogni mutazione di una parte influenzi il 

tutto ed in cui ogni elemento sia posto in relazione funzionale con gli altri 

elementi. Ha, cioè, una specifica funzione ed una ragione d’essere, concor-

rendo a dar luogo alla “proprietà emergente” del sistema, che è superiore alla 

somma delle singole funzioni. 

Al sistema così inteso competono tre attributi fondamentali: a) comuni-

cazione ed elaborazione dell’informazione; b) autoregolazione o adattamento 

al cambiamento (auto-regolazione) e c) automantenimento o auto-

organizzazione. 

Il campo di applicazione della teoria sistemica non investe solo la psi-

cologia, ma una moltitudine di campi dello scibile, come la sociologia e per-

sino la meccanica. Per comprendere tale portata occorre considerare come sia 

caratterizzante la sua fondazione cibernetica, nel senso inteso da Norbert 

Wiener13. Lo studioso definisce la cibernetica, infatti, come “processo di re-

troazione autocorrettiva” (self corrective feedback), e questa risulta fonda-

mentale per lo studio della comunicazione. Essa costituisce, infatti, lo stru-

mento mediante il quale le informazioni attinenti ai risultati delle attività di un 

sistema sono recepite e riportate dal sistema stesso, in maniera che, anche in 

futuro, questo possa auto-regolarsi e, quindi, adattarsi e modificarsi in funzio-

ne di nuove situazioni.  

 

3. Il gruppo di “Palo Alto  

 

Questo background scientifico trova concreta applicazione negli anni 

’50 col gruppo di Palo Alto. Si tratta di un team working group formato da 

                                                           
13 Norbert Wiener (1894-1964) filosofo e matematico americano, professore al Massachussets 

Institute of Technology (MIT), affrontò il tema della “stocastica” (stochastic o calcolo delle 

probabilità), dei “rumori” nei processi di comunicazione e del controllo dei sistemi in ambito 

psicologico. A lui si deve la formalizzazione della nozione di feedback alla base dell’odierna 

cibernetica e dell’intelligenza artificiale (AI). Cfr. N. WIENER, Cybernetics: Or Control and 

Communication in the Animal and the Machine, Hermann & Cie-MIT University Press, Paris 

1948; Invention: The Care and Feeding of Ideas, MIT University Press Cambridge Massa-

chussets 1993 (postumo). Per una visione globale dell’apporto di Wiener alla scienza moderna 

(anche psicologica), cfr. P. MASANI (a cura di), The Mathematical Work of Norbert Wiener, 

4 voll, MIT University Press, Cambridge Massachussets, 1976-84. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Cybernetics:_Or_Control_and_Communication_in_the_Animal_and_the_Machine
https://en.wikipedia.org/wiki/Cybernetics:_Or_Control_and_Communication_in_the_Animal_and_the_Machine
https://archive.org/details/inventioncarefee0000wien


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

112 

 

 

 

Gregory Bateson (ambito antropologico), John H. Weakland14 (ambito scien-

tifico), Jay Haley15 (ambito psicologico-sociale), al quale si unirà nel 1956 

Don Jackson16 (ambito psichiatrico). L’elemento rilevante è l’applicazione 

della teoria sistemica allo studio della comunicazione all’interno di nuclei fa-

miliari, in cui sono presenti membri schizofrenici. In sintesi, il gruppo di Palo 

Alto nella S. Francisco Bay Area in California guarda alla famiglia come a un 

sistema cibernetico, cioè capace di autoregolarsi grazie a meccanismi di re-

troazione che fanno pensare, per taluni versi, alla gestaltpsychologie17. Si 

                                                           
14 John H. Weakland (1919-1995), ricercatore al Mental Research Institute (MRI) di Palo Alto 

e al Centro di Terapia Breve al MRI, fu docente di psichiatria alla Stanford University School 

of Medicine e promotore della “terapia breve” e della psicoterapia familiare. Cfr. J.H. 

WEAKLAND-P. WATZLAWICK-R. FISH, Change: Principles of Problem Formation and 

Problem Resolution, Norton, New York 1974; J.H. WEAKLAND-R. FISH-L. SEGAL, The 

Tactics of Change: Doing Therapy Briefly, Jossey Bass, San Francisco 1982. 
15 Jay Douglas Haley (1923-2007), psichiatra , co-fondatore della terapia sistemica e artefice 

della “terapia breve”, coniò il termine “terapia strategica”, in cui “il terapeuta esercita una di-

retta influenza sulle persone” (J.D. HALEY, Uncommon Therapy: The Psychiatric Techniques 

Of Milton H. Erickson, Norton, New York 1973, p.17; tr. it., Terapie non comuni. Tecniche 

ipnotiche e terapia della famiglia, Astrolabio, Roma 1976). Per lui, i sintomi del paziente so-

no generati dai tentativi della famiglia di correggere comportamenti ritenuti problematici. Le 

sue premesse epistemologiche sono: a) È infruttuoso ricercare le cause del disagio nel passato, 

perché non lo si potrà mai conoscere davvero e b) La consapevolezza delle cause radicate nel 

passato non fornisce soluzioni ai problemi (attuali) del paziente. Cfr. ID., Strategies of Psy-

chotherapy, Grune & Stratton, New York 1963 (tr. it., Le strategie della psicoterapia, Sanso-

ni, Firenze 1977).  
16 Donald de Avila detto “Don” Jackson, (1920-1968), psichiatra statunitense, altro artefice 

della terapia familiare, collaborò con Bateson, Weackland ed Haley sulla teoria dei sistemi, 

sulla teoria della comunicazione e sulla terapia breve. Sviluppò la teoria batesoniana del “dou-

ble bind” (“doppio legame”), per la quale, sussistendo un’incongruenza tra livello verbale e 

non verbale, si genera spiazzamento nel soggetto, specialmente se emotivamente coinvolto 

(soprattutto nella schizofrenia). Opere principali: D. JACKSON (a cura di), The etiology of 

schizophrenia, Basic Books, New York 1960; ID., Myths of Madness: New Facts for Old Fal-

lacies. Macmillan., New York 1964; D. JACKSON-P. WATZLAWICK-J. BEAVIN, Prag-

matics of Human Communication: A Study of Interactional Patterns, Pathologies and Para-

doxes, Norton, New York 1967. 
17 La scuola della “terapia della Gestalt (forma)”, ispirata alla psicologia della Gestalt, 

s’incentra sul concetto di “forma”, cioè sulla capacità del sistema psichico di configurare di-

versi elementi in un tutto armonico e significativo, che è più della mera somma delle parti. 

L’approccio, umanistico-esistenziale, si basa sul dinamismo di configurazione di figure-

sfondo della relazione tra organismo e ambiente. Sviluppò il tema Friedrich Salomon (Fritz) 

Perls (1893-1970) psicologo tedesco naturalizzato statunitense, che integrò istanze di Freud, 

Jung, Reich e Lewin (“teoria del campo”) e si ricondusse alla fenomenologia e 

dell’esistenzialismo. Cfr. F.S. PERLS, La terapia gestaltica: parola per parola, tr. it., Astro-

https://www.stateofmind.it/tag/schizofrenia/
https://it.wikipedia.org/wiki/California
https://www.stateofmind.it/tag/famiglia/
https://it.wikipedia.org/wiki/1923
https://it.wikipedia.org/wiki/2007
https://it.wikipedia.org/wiki/Psichiatria
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_breve
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_strategica
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicologia_della_Gestalt
https://it.wikipedia.org/wiki/1893
https://it.wikipedia.org/wiki/1970


 

 MAURO SESSA 

 

113 

 

 

 

possono scorgere, infatti, schemi riconducibili alla “Terapia della Gestalt” di 

Fritz Perls.  

Notevole, sotto il profilo pratico e in termini innovativi, la cosiddetta 

“terapia breve” (“brief therapy”). L’origine storica ed individuale dei proble-

mi psichici, in questa prospettiva, è del tutto secondaria. Oggetto primario sul 

quale si focalizza l’attenzione è, infatti, il quadro sintomatologico, in quanto 

una psicoterapia breve non può che intervenire sui sintomi, che vengono trat-

tati incentrando gli interventi sulle disfunzioni relazionali. 

Il paradigma è sintetizzabile con la categorizzazione spazio-temporale 

classicamente espressa con l’espressione hic et nunc, cioè il presente nella 

concreta situazione, che evidenzia una serie di disfunzioni dovute a paradossi 

logici, che sono visti come forme di autosostentamento della sintomatologia 

stessa. Non si esclude, comunque, che il processo terapeutico porti alla luce le 

cause profonde di problemi che si radicano nella storia personale passata, per 

cui, in questi casi, il processo viene integrato, aprendosi eventualmente alla 

prospettiva psicoanalitica. 

Gregory Bateson18, applicando la teoria dei sistemi alla famiglia e alle 

strutture sociali, distingue tra retroazione negativa-conservativa 

(l’informazione riporta il sistema al suo stato iniziale) e positiva 

(l’informazione aumenta la deviazione del sistema dal suo stato iniziale). 

Egli, inoltre, ritiene applicabile alla famiglia il principio dell’omeostasi, per 

cui, in analogia con i sistemi appunto “omeostatici”, il sistema-famiglia può 

essere oggetto di una misurata oscillazione finalizzata al funzionamento della 

famiglia stessa, senza che la struttura sistemica cambi. 

Parlando di sistema si sottintende sempre il ruolo fondamentale della 

comunicazione, la cui basilarità non si estrinseca soltanto nella forma verbale, 

ma anche quella non verbale, costituita da atteggiamenti, sguardi, postura. 

Il principio per il quale “non si può non comunicare”, espresso nel I as-

sioma della comunicazione da Watzlawick, esprime chiaramente la valenza 

                                                                                                                                                  
labio, Roma 1980; ID., L’approccio alla Gestalt e Testimone oculare della terapia, tr. it., 

Astrolabio, Roma 1977. 
18 Gregory Bateson (1904-1980), antropologo, linguista, semiologo e cibernetico, si interessò 

alla teoria dei sistemi ed all’ecologia della mente. Celebre per la teoria del “doppio binding” 

(“doppio legame”), cioè la situazione in cui la vittima riceve indicazioni contraddittorie su 

livelli incoerenti di comunicazione. Tra le numerose opere, molte delle quali tradotte in 

italiano: G. BATESON, Mind and Nature: A Necessary Unity (Advances in Systems Theory, 

Complexity, and the Human Sciences), Hampton Press, New York 1974; ID.,, Verso 

un’ecologia della mente, tr. it., Adelphi Milano1977; ID., Questo è un gioco. Perché non si 

può mai dire a qualcuno: «Gioca!», Raffaello Cortina, Milano1996; ID., Una sacra unità. 

Altri passi verso un’ecologia della mente, tr. it., Adelphi, Milano 1997. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Psicoterapia_della_Gestalt
https://it.wikipedia.org/wiki/Fritz_Perls
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_breve
https://it.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

114 

 

 

 

totalizzante ed universale della comunicazione, della quale costituisce 

l’assioma-base19. Non a caso, l’incomunicabilità manifesta un disagio di no-

tevole portata per l’uomo, perché tra esseri viventi è essenziale che sussista 

passaggio di comunicazione, il che interpella e genera necessariamente un 

feedback. 

 

3. Comunicazione, patogenesi e limiti dell’approccio psicoterapeutico 

tradizionale 

 

3.1 La “pragmatica” della comunicazione umana 

 

La comunicazione ha una valenza pragmatica, cioè incide sul reale, 

quindi anche sui cosiddetti modelli interattivi, che, se subiscono disfunzioni a 

causa ad esempio di “paradossi comunicativi”, generano la patologia, come 

ben viene sottolineato da Watzlawick nella fondamentale e già citata 

Pragmatica della comunicazione umana. Si afferma chiaramente, cioè, che le 

nevrosi e le psicosi (o comunque le psicopatologie) insorgono nel soggetto 

individuale, ma la loro eziologia è esterna e deriva da un’interazione 

patologica tra individui, per cui è la patologia della comunicazione e generare 

la psicopatologia20. 

Tanto premesso facilmente si potrà notare - secondo i sistemico-

relazionali - che la psicologia e la psichiatria tradizionali tendono ad essere 

auto-referenziali, in quanto gli studiosi finiscono con l’analizzare la mente del 

paziente con la loro mente (metafora della “scatola nera”). Ciò è spiegato dal 

fatto che non è possibile vedere direttamente il lavorio della mente, ma lo si 

fa attraverso le informazioni in entrata (input) e Watzlawick afferma che so-

prattutto i comportamentisti degli anni ’50 utilizzano il concetto di “scatola 

nera”, in quanto, anche se non si “escludono interferenze con quanto si verifi-

ca realmente all’interno della scatola, le cognizioni che se ne possono trarre 

non sono indispensabili per studiare la funzione del dispositivo nel sistema 

più grande di cui fa parte”. L’esito è che “non abbiamo bisogno di ricorrere 

ad alcuna ipotesi intrapsichica (che è fondamentalmente indimostrabile) e 

possiamo limitarci ad osservare i rapporti di ingresso-uscita, cioè la comuni-

cazione”21. 

                                                           
19 P.WATZLAWICK-J.H. BEAVIN-D.D. JACKSON, Pragmatica della comunicazione 

umana, tr. it., Astrolabio, Roma 1971, cap. II, § 2.2, p. 41. 
20 Ivi, p. 36 
21 Ivi, p. 38. 



 

 MAURO SESSA 

 

115 

 

 

 

Occorre inoltre stabilire il grado di consapevolezza di un comportamen-

to, al fine di cogliere il “significato” che ad esso viene dato. Argomenta 

Watzlawick: 
 

“Se a qualcuno viene pestato un piede, per lui è molto importante 

sapere se il comportamento dell’altro è stato intenzionale o involon-

tario. Ma l’opinione che si fa in proposito si basa necessariamente 

sulla sua valutazione dei motivi dell’altro e quindi su una ipotesi di 

ciò che passa dentro la testa dell’altro”, ipotesi che si dimostra esse-

re “una nozione oggettivamente indecidibile” e che quindi “esula 

dai fini che si prefigge lo studio della comunicazione umana”22. 

Il ruolo del passato in termini di incidenza sul comportamento presente 

viene ridimensionato, per la fallacia e la soggettività della rievocazione degli 

eventi: “qualunque persona A che parli del suo passato alla persona B è stret-

tamente legata alla relazione in corso tra queste due persone (e ne è determi-

nata)”23. Occorre, quindi, ricorrere all’osservazione diretta dei processi comu-

nicativi hic et nunc, individuando i modelli di comunicazione di riferimento, 

delineando un quadro diagnostico attendibile e prospettare un altrettanto vali-

do piano prognostico. Di qui il misconoscimento del valore essenziale e fon-

damentale delle cause, in favore dell’importanza degli effetti, il cui “gioco” 

(sequenza di comportamenti regolati) è costituito dal sintomo-disturbo: “In 

genere, riteniamo che il sintomo sia un comportamento i cui effetti influenza-

no profondamente l’ambiente del malato (…) e si può enunciare una regola 

empirica: dove resta oscuro il perché? di un comportamento, la domanda a 

quale scopo? è possibile che dia una risposta valida”24. 

La cibernetica, sulla scorta dell’indagine dei processi di autoregolazio-

ne e comunicazione tra organismi sia naturali che artificiali, insegna che oc-

corre utilizzare il feed back, cioè una retroazione a modalità circolare, in 

quanto “parte dei dati in uscita sono reintrodotti nel sistema come informa-

zione circa l’uscita stessa”25. Si tratta di sistemi sempre aperti, nell’ambito dei 

quali un comportamento a determina è vero b, ma b torna ad influenzare a, 

per cui ognuno è al tempo stesso causa ed effetto in una dialettica circolare: 

“ma allora è a ad aver determinato b o viceversa?" (…) "È patologica la co-

                                                           
22 Ivi. 
23 Ivi. 
24 Ivi, p. 38. 
25 Ivi, p. 24. 



 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

116 

 

 

 

municazione di una data famiglia perché uno dei suoi membri è psicotico, o 

uno dei suoi membri è psicotico perché la comunicazione è patologica?”26.  

Ultimo presupposto teorico del modello è costituito dalla nozione dico-

tomica di normalità-anormalità, che va chiarita all’interno del contesto com-

portamentale concreto (hic et nunc), evitando che l’osservatore percepisca un 

comportamento “normale” o “anormale” a seconda dei suoi filtri e delle sue 

pre-comprensioni: “Ne consegue che la schizofrenia considerata come una 

malattia incurabile e progressiva della mente di un individuo e la schizofrenia 

considerata come l'unica reazione possibile a un contesto di comunicazione 

assurdo e insostenibile (…) sono due cose del tutto diverse”27. 

 

3.2 Gli “assiomi” della comunicazione 

 

Gli assiomi della comunicazione, ritenuti una pietra miliare, sono fon-

dati su questi presupposti teorici relativi all’impossibilità di non-comunicare, 

alla diversità dei livelli comunicativi (contenuto/relazione), alla “punteggiatu-

ra” della sequenza di eventi, alla differenza tra comunicazione digitale ed ana-

logica e all’interazione, che può essere complementare o simmetrica. Più in 

particolare:  

I assioma: Non si può non comunicare. Non esiste un “non-

comportamento” per cui le parole, il silenzio o l’attività sono tutti messaggi, 

influenzano gli altri che, a loro volta rispondono a tale comunicazione;  

II assioma: Ogni comunicazione ha un aspetto contenutistico (informa-

zioni) ed un aspetto relazionale (modalità con cui viene espressa la comunica-

zione, in termini soprattutto di coerenza o ambiguità;  

III assioma: La natura di una relazione dipende dalla “punteggiatura” 

delle sequenze di comunicazione tra i comunicanti. Durante la comunicazione 

si producono interpunzioni nella sequenza di eventi ed un modo diverso di 

“punteggiare” la sequenza può produrre un conflitto, perché ogni soggetto 

immesso nella comunicazione tende a vivere il proprio comportamento non 

come causa, ma come conseguenza del comportamento dell'altro. La soluzio-

ne sta nella meta-comunicazione, in cui si comunica intorno alla comunica-

zione, focalizzando l’attenzione sulla relazione e non sui contenuti;  

IV assioma: Anche la comunicazione umana utilizza codici analogici e 

digitali. I primi attengono all’aspetto relazionale, mentre i secondi soprattutto 

                                                           
26 Ivi, p. 39. Sembrerebbe senza senso, quindi, parlare di “principio” o “fine” di una catena di 

eventi, in quanto l’A. utilizzando l’immagine del cerchio esclude che possa esserci principio o 

fine. 
27 Ivi. 



 

 MAURO SESSA 

 

117 

 

 

 

ad aspetti contenutistici. La comunicazione analogica è quella non verbale 

(compresa la postura e le espressioni gestuali) ed è preposta a definire la rela-

zione, mentre le parole, che fanno uso del linguaggio numerico, cioè delle pa-

role, servono a scambiare informazioni-conoscenze e, quindi, attiene 

all’aspetto contenutistico. Le due modalità vengono cambiate continuamente;  

V assioma: Gli scambi di comunicazione sono sempre simmetrici o 

complementari, in base al rapporto di uguaglianza (interazione simmetrica) o 

sulla differenza (interazione complementare). L'interazione simmetrica è ca-

ratterizzata dall'uguaglianza, in questo caso si rispecchia il comportamento 

dell’altro. In quest’ultima il rapporto è tra superiore ed inferiore ed ognuno 

completa il comportamento dell’atro (ordinare-obbedire)28. 

È evidente che la prospettiva incentrata sull’individuo visto in sé viene 

disintegrata da questo approccio che, rispetto ai precedenti, esprime un salto, 

proprio perché oggetto di studio della psicologia, e non solo, dovranno essere 

i sistemi e non unità singolarmente prese. L’insieme di parti risulta 

influenzato proprio dal legame che le coinvolge. 

La validità in ambito psicologico è indubbia, mentre in altri ambiti, 

come quello psicolinguistico, emerge il misconoscimento della valenza 

dell’intenzionalità, ritenuta un imprescindibile elemento di qualificazione 

della comunicatività umana29. 

 

3.3 Dalla “tectologia” alla teoria generale dei sistemi 

 

La riflessione è oggetto di specifica attenzione da parecchi studiosi, che 

già all’inizio del XX sec. tentano di delineare i termini della dicotomia 

                                                           
28 Ivi, cap. II “Tentativo di fissare alcuni assiomi della comunicazione” (pp. 40- 107).  
29 Levinson, ad esempio, ritiene l’intenzionalità essenziale per comprendere la lingua come 

sistema significativo: “la comunicazione è costituita da un emittente che ha intenzione di far sì 

che il ricevente pensi o faccia qualcosa, facendo in modo che il ricevente stesso riconosca che 

l’emittente sta cercando di causare in lui quel pensiero o quell’azione. Quindi, la 

comunicazione è un tipo complesso di intenzione, raggiunta o soddisfatta nel momento in cui 

è riconosciuta. Nel processo di comunicazione, l’intenzione comunicativa dell’emittente 

diventa conoscenza reciproca per l’emittente e il ricevente (...) Raggiungere lo stato di 

conoscenza reciproca di un’intenzione comunicativa è essere riusciti a comunicare” (S.C. 

LEVINSON, Pragmatics, Cambridge University Press, Cambridge 1983, pp. 284-285). La 

citazione si inquadra nel § 6.1 “Discourse analysis versus conversation analysis” (pp. 284-

286) sulla relazione tra pragmatica e semantica. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Dicotomia


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

118 

 

 

 

struttura-sistema degli esseri viventi e la prima opera incentrata sul “pensiero 

sistemico” fu la Tectologia di Aleksandr Bogdanov30. 

Il merito dello scienziato russo fu quello di fondare per primo una vera 

e propria “scienza delle strutture”, che veniva prospettata formulando una 

serie di principi di organizzazione, al fine di comprendere e distinguere le 

strutture dei sistemi viventi e non viventi. L’esito della ricerca fu la 

distinzione che operò Bogdanov fra tre tipologie diverse dei sistemi: sistemi 

organizzati, sistemi disorganizzati e sistemi neutri. Nei processi di 

organizzazione dei sistemi, inoltre, vengono distinti formazione e 

regolazione. Nel contempo un altro studioso, Vladimir Vernadskij31, 

approfondì il tema indagando sul rapporto tra i sistemi viventi e il mondo 

fisico che ne costituiva l’ambiente ed esemplificò la trattazione analizzando la 

biosfera (Biosphere del 1926) che viene interpretata alla stregua di sistema 

vivente in cui sussisteva un’interconnessione funzionale tra tutti gli esseri 

viventi attraverso processi di scambio, per cui qualsiasi sistema vivente può 

essere sempre e comunque considerato un sub-sistema di un sistema più 

esteso. 

Per avere una teoria generale dei sistemi occorrerà attendere Ludwig 

von Bertalanffy, con la valenza onnicomprensiva della teoria base comune 

per tutte le discipline scientifiche con i concetti di apertura e chiusura dei 

sistemi viventi, omeostasi, autoregolazione ed equifinalità32. 

 

                                                           
30 Aleksandr Aleksandrovič Bogdanov (vero cognome Malinovskij) (1873-1928), filosofo, po-

litico e medico russo, è famoso per Tectologia o “scienza generale dell’organizzazione e delle 

strutture”, che si rifà alla “teoria generale della natura”, la cui organizzazione utilizza i mede-

simi principi della struttura di tutti i sistemi, anche non viventi. Tutte scienze, sia sociali che 

biologiche o fisiche sono “sistemi di relazioni” con principi organizzativi comuni. In prospet-

tiva chiaramente ideologicizzata, la “tectologia” unifica tutte le scienze in una sola scienza 

monistica, intesa come “strumento” per pianificare la collettività in termini di organizzazione 

del lavoro. Cfr. A. BOGDANOV, La scienza e la classe operaia, tr. it., Bompiani, Milano 

1974; ID., Saggi di scienza dell’organizzazione, Theoria, Roma-Napoli 1988. 
31 Vernadskij Vladimir Ivanovich Vernadsky (1863-1945) fu mineralogista e geochimico rus-

so. Opera principale Biosphere (1926), tr. ingl., Mark-Copernicus, New York 1997. 
32 L. VON BERTALANFFY, Teoria generale dei sistemi. Fondamenti, sviluppi, applicazioni, 

tr. it., ILI, Milano 1968. Tre i concetti-base: a) Totalità: ogni parte di un sistema è in rapporto 

con le parti che lo costituiscono, per cui qualunque cambiamento in una parte causa un cam-

biamento in tutto il sistema; b) Retroazione: ogni sistema aperto reagisce ai dati di ingresso e 

li modifica; c) Equifinalità: gli stessi risultati possono avere origini diverse e le stesse cause 

non producono i medesimi effetti. Cfr. C.D. BEIDEL-C.M. BULIK-M.A. STANLEY, Ab-

normal Psychology, Pearson Education, New York 2013. Cfr. pure http://www.Organsmic 

Systems Psychology, su Bertalanffy Center for the Study of Systems Science.  

https://it.wikipedia.org/wiki/Aleksandr_Aleksandrovi%C4%8D_Bogdanov
https://it.wikipedia.org/wiki/Vladimir_Ivanovi%C4%8D_Vernadskij
https://it.wikipedia.org/wiki/Biosfera
https://it.wikipedia.org/wiki/Ludwig_von_Bertalanffy
https://it.wikipedia.org/wiki/Ludwig_von_Bertalanffy
https://it.wikipedia.org/wiki/Omeostasi
https://it.wikipedia.org/wiki/1873
https://it.wikipedia.org/wiki/1928
https://it.wikipedia.org/wiki/1863
https://it.wikipedia.org/wiki/1945
https://web.archive.org/web/20081001203159/http:/www.bertalanffy.org/c_22.html
https://web.archive.org/web/20081001203159/http:/www.bertalanffy.org/c_22.html


 

 MAURO SESSA 

 

119 

 

 

 

4. L’apporto fondamentale di Bateson. La schismogenesi e l’omeostasi 

 

Per definire correttamente la terapia sistemico relazionale occorre 

riferirsi ad un concetto fondamentale, quello di “soggetto contestuale 

elaborato” da Bateson che - come abbiamo giù evidenziato - afferma che la 

personalità di ogni singolo individuo si strutturi sulla base di processi 

interattivi. Questi a loro volta consistono nelle relazioni che l’essere umano 

instaura con l’ambiente esterno e con e gli altri. Emerge così un’antropologia 

non sostanzialista, ma relazionale, che si definisce in funzione di contesti 

specifici, cosicché l’uomo non è visto come un’entità a se stante, ma come 

centro di una enorme rete di rapporti, a loro volta inquadrati in un sistema più 

ampio, in cui le relazioni si intersecano e in cui i vari membri in rapporto tra 

di loro si influenzano a vicenda33.  

Le vicende di questa “rete” di rapporti sono complesse e talvolta 

paradossali e vengono descritte da Bateson ricorrendo al termine 

“schismogenesi”, dal greco antico σχίσμα (scisma, divisione), con cui viene 

designato, in un’opera etnografica Naven (1936), il processo di 

differenziazione nelle norme di comportamento individuale che risulta da 

un’interazione cumulativa tra individui e che, a sua volta, dà origine alla 

divisione tra gruppi34. Essa è assimilabile ad una sorta di “circolo vizioso” 

destinato, qualora non dovesse intervenire un elemento intervento esterno che 

lo interrompa, a situazioni distruttive. 

Facendo riferimento all’assioma V ella comunicazione, i cicli di rinfor-

zo reciproco tra i membri di un sistema sociale/familiare possono essere sim-

metrici o complementari. Nel caso si verificasse una escalation complementa-

re e ci fosse un grado di sufficiente dipendenza reciproca tra individui non si 

raggiungerebbe mai il punto di rottura, anzi le escalation simmetriche potreb-

bero costituire l’espediente per “accomodare” gli interessi di entrambe le par-

ti. Inoltre un processo complementare può contrastarne un altro, come avvie-

ne, ad esempio, quando lo sviluppo di una sintomatologia (depressione o ma-

lattie psicosomatiche) in uno dei coniugi può servire a fermare un’escalation 

di potere che sia andata troppo oltre, mettendo in pericolo l’integrità del si-

stema (nel tipico caso della separazione). 

                                                           
33 Bateson si pone contro l’Io cartesiano e, comunque, contro l’Io decontestualizzato della fi-

losofia moderna (il no where portatore del moderno individualismo). Non si hanno radici e 

non importa “dove sei” o “con chi sei agganciato”, in antitesi con la concezione delle società 

premoderne, in cui, ad esempio, si è sempre il “figlio di qualcuno”. 
34 G. BATESON, Naven. Un rituale di travestimento in Nuova Guinea, tr. it., Einaudi, Torino 

1988. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_greca
https://www.stateofmind.it/tag/depressione/


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

120 

 

 

 

Le psicoterapie sistemiche, quindi, partono dal concetto che il soggetto 

sia contestuale e non più monade, in netta contrapposizione alla psicoanalisi 

(tutto succede nel mondo interno) e si può dire che, mentre Freud era legato 

alla fisica dei circuiti chiusi, Bateson sostiene che tutti i nuovi approcci 

avrebbero dovuto essere legati alla fisica dei circuiti aperti. 

Compiendo un passo avanti, Don Jackson elabora il concetto di omeo-

stasi familiare, osservando che nelle famiglie con un paziente psichiatrico, 

quando questo migliorava le proprie condizioni di salute, altri componenti 

della famiglia cominciavano a manifestare sintomi (depressioni, attacchi psi-

cosomatici), per cui postulò che tali esiti costituissero meccanismi omeostatici 

che si innescavano per restituire al sistema “disturbato” il suo, seppur preca-

rio, equilibrio.  

Il processo di differenziazione porta, invece, i membri della famiglia a 

definirsi “per contrasto” gli uni verso gli altri e Bateson vede la soluzione a 

questo problema proprio nel processo di schismogenesi, cioè nelle interazioni 

cumulative tra individui che determinano (reazione a reazione), il che è fon-

damentale nel pensiero di Bateson e nei suoi interessi per la cibernetica. 

I processi schismogenetici spesso pongono fine a forme di stabilità 

inappropriate, fonti di disagio, perché provocano una rottura dell’equilibrio e 

un cambiamento strutturale del sistema (di II ordine) che ne modifica la forma 

(morfogenesi) e favorisca retroazioni positive. L’esito, infatti, dei processi di 

schismogenesi, che in teoria tenderebbero a distruggere il gruppo sociale, in 

realtà portano ad un cambiamento progressivo, che viene bilanciato e si stabi-

lizza. Paradossalmente, ad esempio, la simmetria e la complementarietà tra 

comportamenti di rivalità e di sottomissione, essendo proprio di segno oppo-

sto, mantengono l’equilibrio. Bateson usa l’immagine di “laua” e “wau”35. 

 

                                                           
35 Cfr. Ivi, pp. 38-44. Si tratta di un rito di travestimento collettivo, celebrazione della prima 

azione sociale di rilievo dei giovani con il quale gli Iatmul celebrano la prima azione di rilievo 

compiuta da un giovane (Bateson analizza il rituale per i maschi). Il naven coinvolge il villag-

gio ed è condotto dallo zio materno (wau) che dimostra il suo affetto per il nipote (laua) con 

cibo e doni rituali e strofina le natiche sulla gamba del laua, simulando un rapporto sessuale. 

La sorella del padre del giovane, la sorella del giovane e la moglie del fratello maggiore si tra-

vestono da uomini e percuotono il ragazzo. Dal punto di vista funzionale il naven è un mecca-

nismo di coesione della comunità, unendo alla discendenza patrilineare quella dello zio mater-

no. L’A. individua la ragione strutturale e funzionale nel processo di differenziazione che por-

ta uomini e donne a definirsi per contrasto gli uni verso le altre nei rispettivi ethos. Si tratta di 

un chiaro esempio di “schismogenesi”, cioè un insieme di interazioni cumulative tra individui 

che generano le reazioni di certi individui alle reazioni di altri individui, salvando 

l’integrazione.  

https://it.wikipedia.org/wiki/Schismogenesi


 

 MAURO SESSA 

 

121 

 

 

 

5. Verso la psicoterapia sistemico relazionale: la terapia strategica di Haley 

 

Il Gruppo di Palo Alto studiando la comunicazione in famiglie con in-

dividui schizofrenici formulò il costrutto teorico di “doppio legame” al fine di 

spiegare la modalità interattiva di queste famiglie. Esso verte sulla contraddit-

torietà tra i messaggi espliciti (verbali) e i messaggi impliciti (non verbali) e 

sull’impossibilità di meta-comunicare su questa incongruenza. L’effetto per 

chi riceve il messaggio è che ogni risposta risulta essere quella sbagliata, co-

sicché c’è sempre una penalità anche se si ha ragione. Questo spiega come la 

comunicazione dello schizofrenico, caratterizzata dall’incapacità di distingue-

re tra linguaggio letterale e metaforico, sarebbe una forma di adattamento a 

questa comunicazione patologica.  

Uno sviluppo della teoria la abbiamo con Weakland nel 1960, allorché 

si esce dal formato diadico per passare a un doppio legame in interazione a 3, 

come nelle “triadi” o coalizioni. Lo studioso osservò, infatti, che nelle fami-

glie con un membro schizofrenico non ci sono mai due persone in grado di 

accordarsi in una relazione stabile, ma c’è sempre un terzo che rende instabile 

la relazione a due, come in una danza infinita delle coalizioni mutevoli.  

J. Haley, formula invece la “teoria del controllo”, secondo la quale la 

mancata qualificazione dei significati è un tratto comune nelle famiglie con 

schizofrenici. Secondo la teoria dei tipi logici di Russel, ogni messaggio è 

qualificato da un altro messaggio su un livello di astrazione maggiore. Per 

Haley, nella lotta per il controllo familiare al livello iniziale (1) tutti fanno 

un’affermazione e al livello (2) tutti tentano di definire la relazione che fa da 

contesto a quell’affermazione. Per questo non si potrà sapere mai chi decide 

cosa è permesso e cosa è vietato, in quanto in questa lotta per il controllo i 

messaggi di tutti risultano squalificati su più livelli. 

Nel complesso emerge l’importanza che le ipotesi sistemiche debbano 

essere perlomeno triadiche e della necessità di mettere in luce come un figlio 

reagisca alla relazione tra le sue più importanti figure di attaccamento e - co-

me afferma Mecacci - ci si avvia così al consolidamento della terapia sistemi-

co-relazionale36. 

                                                           
36 L. MECACCI, Storia della psicologia del Novecento, Laterza, Bari 1992, p. 311. A proposi-

to di tale consolidamento, cfr. pure A. GABARDO, La psicologia sistemico relazionale, su 

piubenessere.it.; P. WATZLAWICK-J. HELMICK BEAVIN-D.D. JACKSON, Pragmatica 

della comunicazione umana studio dei modelli interattivi, delle patologie e dei paradossi, tr. 

it., Astrolabio Ubaldini, Roma 1971; P. WATZLAWICK-J.H. WEAKLAND-E. RICHARD 

FISCH, Change: la formazione e la soluzione dei problemi, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Roma 

1974; P. WATZLAWICK, La realtà della realtà. Confusione, disinformazione, comunicazio-

https://it.wikipedia.org/wiki/Luciano_Mecacci
https://www.piubenessere.it/psicologia-sistemica-teoria-dei-sistemi/
https://it.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Janet_Helmick_Beavin&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/wiki/Donald_deAvila_Jackson
https://it.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=John_H._Weakland&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Richard_Fisch&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Richard_Fisch&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

122 

 

 

 

Haley, insieme con Milton Erikson, opera una variazione/integrazione, 

proponendo un modello di terapia basato sulla tecnica ipnotica di manipola-

zione delle resistenze (ad es. dare l’illusione di un’alternativa o un’alternativa 

peggiore). Lo scopo dell’intervento terapeutico è individuare il ciclo/sequenza 

comportamentale autorinforzante e interromperlo. Secondo Haley il sintomo è 

rinforzato dal comportamento che cerca di reprimerlo, cioè dalla soluzione 

che la famiglia crede di avere trovato per farvi fronte. L’interesse del clinico è 

sui comportamenti e lo scopo dell’intervento terapeutico è favorire i compor-

tamenti che mantengono il sintomo oltre il limite per spezzare il “cerchio di 

rinforzo”. Si usano, quindi, tecniche paradossali, come la prescrizione del 

comportamento sintomatico, che sfrutta la resistenza al cambiamento della 

famiglia. La connotazione positiva dei comportamenti sintomatici serve inve-

ce a ristrutturare la percezione che il paziente ha del contesto del suo compor-

tamento: cambiando la realtà percepita dal paziente cambieranno i suoi com-

portamenti. 

 

6. La psicoterapia sistemico relazionale in Italia: Mara Selvini Palazzoli e il 

gruppo di Milano 

 

6.1 Il gruppo di Milano  

 

Gli esordi del “Gruppo di Milano” si collocano negli anni ’60, epoca 

del “miracolo economico”, ma anche dell’iniziale declino dell’assetto tradi-

zionale della società, in cui si mette in discussione l’autorità, con crisi della 

famiglia e della genitorialità, flussi migratori interni, disagio da urbanizzazio-

ne, dissoluzione dei legami di appartenenza e radicalizzazione 

dell’individualismo. Fu quest’ultimo che il gruppo combatté, evidenziando un 

punto di vista politico democratico, proteso a difendere i più deboli e propo-

nendo una definizione paritaria della responsabilità genitoriale, istanza che 

troverà riscontro nella normativa qualche decennio dopo37.  

Negli anni ’70 il gruppo si infoltisce: Mara Selvini-Palazzoli, Silvana 

Prata, Luigi Boscolo, Gianfranco Cecchin e molti altri abbracciano 

                                                                                                                                                  
ne, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Roma 1976; V. UGAZIO, Storie permesse, storie proibite. Po-

larità semantiche familiari e psicopatologie, Bollati Boringhieri, Torino 2012. 
37 L. BOSCOLO-G. CECCHIN-L. HOFFMAN-P. PENN, La clinica sistemica. Dialoghi a 

quattro sull’evoluzione del modello di Milano, Bollati, Torino 2004; F. BRUNI-P.G. DE FI-

LIPPI, La tela di Penelope. Origini e sviluppi della terapia familiare, Bollati Boringhieri, To-

rino 2007.  



 

 MAURO SESSA 

 

123 

 

 

 

l’approccio sistemico relazionale, portando avanti un’incessante lavoro di ri-

cerca con pazienti, soprattutto anoressiche e psicotici38.  

Una costante della scuola fu la relazione d’équipe e l’atteggiamento di 

gruppo, rivendicando l’assoluta indipendenza e, quindi, restando lontano da 

sovvenzioni pubbliche39. Il progresso nell’applicazione psicoterapeutica ebbe 

risonanza internazionale, soprattutto negli anni ’70, con l’equipe di “parados-

so e controparadosso” 40, che sperimenta la tecnica eriksoniana, secondo la 

quale, a prescindere dalla spiegazione eziologica, ritenuta di dubbia utilità 

                                                           
38 Per comprendere il movimento sistemico milanese nella cornice della storia della terapia 

familiare, cfr. P. BERTRANDO-D. TOFFANETTI, Storia della terapia familiare, Raffaello 

Cortina, Milano 2000 e D. CAMPBELL-R. DRAPER-E. CRUTCHLY, Il modello sistemico 

di Milano, in A.S. GURMAN-D.P. KNISKERN, (a cura di), Manuale di terapia della fami-

glia, Bollati Boringhieri, Milano1995, pp. 323-359. L’opera “storica” è M. SELVINI PA-

LAZZOLI, L’anoressia mentale, Feltrinelli, Milano 1963. Cfr. pure, come esempi significativi 

nella enorme produzione: M. SELVINI PALAZZOLI-L. BOSCOLO-G. CECCHIN-G. PRA-

TA, The treatment of children trough the brief therapy of their parents, in “Family Process”, 

vol. 13 (1974), n. 4, pp. 429-442; M. SELVINI PALAZZOLI-L. BOSCOLO-G. CECCHIN-

G. PRATA, Family rituals. A powerful tool in family therapy, in “Family Process”, vol. 16 

(1977), n. 4, pp. 445-453; 3-9; M. SELVINI PALAZZOLI-L. BOSCOLO-G. CECCHIN-G. 

PRATA, Il problema dell’inviante in terapia familiare, in M. SELVINI PALAZZOLI, (a cura 

di), Cronaca di una ricerca, La Nuova Italia Scientifica, Roma 1988. I lavori che fanno capo a 

Boscolo e Cecchin e ai collaboratori della scuola di via Leopardi a Milano rappresentano 

l’approccio milanese come si è delineato a partire dagli anni ottanta: L. BOSCOLO-G. CEC-

CHIN-L. HOFFMAN-P. PENN P., Clinica sistemica, tr. it., Bollati Boringhieri, Torino 2004); 

G. CECCHIN-G. LANE-A. WENDELL, Verità e pregiudizi, Raffaello Cortina, Milano 1997. 

Un filone è stato sviluppato dopo la scissione del team di “Paradosso e controparadosso”, av-

venuta nei primi anni ottanta, da Mara Selvini Palazzoli e, dopo la sua morte, dai suoi princi-

pali collaboratori Stefano Cirillo, Matteo Selvini, Anna Maria Sorrentino. Cfr. M. SELVINI 

PALAZZOLI-L. BOSCOLO-G. CECCHIN-G. PRATA, Paradosso e controparadosso. Un 

nuovo modello nella terapia della famiglia a transazione schizofrenica. Feltrinelli, Milano 

1975; M. SELVINI PALAZZOLI-S. CIRILLO-M. SELVINI-A.M. SORRENTINO, I giochi 

psicotici della famiglia, Raffaello Cortina, Milano 1988. In ambito più specifico e “dedicato” 

abbiamo M. SELVINI PALAZZOLI-S. CIRILLO-M. SELVINI-A.M. SORRENTINO, Ra-

gazze anoressiche e bulimiche. La terapia familiare, Raffello Cortina, Milano 1998 e S. CI-

RILLO-R. BERRINI-G. CAMBIASO-R. MAZZA, La famiglia del tossicodipendente, Raf-

faello Cortina, Milano 1996, mentre di più ampio respiro M. SELVINI, Reinventare la psico-

terapia, Raffaello Cortina, Milano 2004; L. BOSCOLO-P. BERTRANDO, I tempi del tempo, 

Bollati Boringhieri, Torino 1997. Utile anche la panoramica presentata in 

https://www.stateofmind.it/tag/psicoterapia-sistemico-relazionale (ult. acc. 10/11/2020). 
39 Di grosso incoraggiamento fu Paul Watzlawick, che visitò il loro centro e citò la “Scuola di 

Milano” in più di un’occasione. 
40 La notorietà internazionale è dovuta al loro primo articolo in inglese: The Treatment of 

Children through Brief Therapy of Their Parents, dove pubblicizzarono il loro metodo, con 

particolare riferimento all’invio, all’équipe terapeutica, alle prescrizioni di rituali familiari. 

https://www.stateofmind.it/tag/anoressia-nervosa/
https://it.wikipedia.org/wiki/Anni_1980
https://www.stateofmind.it/tag/psicoterapia-sistemico-relazionale/
https://it.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

124 

 

 

 

concreta, si fa uso di strategie “coperte”, sotterranee ed inavvertibili, per in-

durre un cambiamento41. 

Il paradosso, nell’ottica del gruppo di Milano, trasforma la malattia in 

“buona” e, al tempo stesso, la terapia, che ha la capacità di guarire la malattia, 

cessa di essere buona, perché la guarigione potrebbe alterare l’equilibrio della 

famiglia. Un corollario di questo intervento è la circolarità della visione del 

gruppo in quanto i comportamenti sono relazionali e generano una nuova otti-

ca in cui non vi sono colpevoli, ma vittime fagocitate da un “gioco relaziona-

le” che li sovrasta essendo più forte di loro.  

La prospettiva, che è decisamente nuova, non è indenne da criticità, per 

cui attualmente è stata riconsiderata e l’enfasi assolutoria temperata. È, infatti, 

subentrata la presa di coscienza che occorre responsabilizzare i membri della 

famiglia e che negare lo status di malattia rende impossibile agire per lenire la 

sofferenza individuale del paziente che è meritevole di attenzione terapeutica. 

 

6.2 Prescrizioni e retroazioni 

 

Il ripensamento porta a ridisegnare i protocolli, per cui negli anni ’80 si 

considera l’opportunità di utilizzare le prescrizioni, prassi che diventa fissa 

dal 1979, in particolare per le famiglie con figli psicotici o anoressici. La pre-

scrizione, nella logica sistemico-relazionale mira, infatti, a modificare e/o so-

stituire le regole disfunzionali della famiglia, per cui il terapeuta è chiamato 

ad individuare le regole che provocano disfunzioni e formulare un piano pre-

scrittivo ad hoc. Ad esempio, una prescrizione “invariabile”, cioè da sommi-

nistrare da protocollo, era quella della de-triangolazione del figlio sintomati-

co, “prescrivendo” ai genitori il massimo riserbo sulle sedute di coppia alla 

famiglia allargata e ai figli e poi la “sparizione” da casa. 

Grazie alla retroazione dei vari membri della famiglia, il gruppo di Mi-

lano ha costruito un modello di funzionamento a sei stadi, secondo il quale si 

andrebbe a strutturare gradualmente il comportamento del figlio sintomati-

co42. L’impostazione del nuovo gruppo di Milano (Matteo Selvini, Anna Ma-

                                                           
41 “La supponenza, la tracotanza, la tensione simmetrica esasperata al punto da non arrendersi 

di fronte all’evidenza e alla stessa imminenza di morte (...) La pretesa di farcela ad avere il 

controllo nel definire la relazione, a costo di una esasperante lotta simmetrica tra i membri 

della famiglia che culmina con la squalifica della propria definizione della relazione subito, 

prima che l’altro ci arrivi” (M. SELVINI PALAZZOLI-L. BOSCOLO-G. CECCHIN-G. 

PRATA, Paradosso e controparadosso, cit., p. 32). 
42 Il concetto di “gioco”, che si riconduce alla “Teoria dei tipi logici di Russell”, spiega i pecu-

liari modelli di interazione che si appalesano all’osservazione, come, ad esempio, le coalizioni 

tra i membri. Il concetto di “rituale” si riconduce alla tecnica che prescrive all’interno dei gio-



 

 MAURO SESSA 

 

125 

 

 

 

ria Sorrentino, Stefano Cirillo) oggi è orientato a privilegiare l’accoglienza 

della sofferenza e della richiesta di aiuto da parte della famiglia, con la novità, 

rispetto al passato, di fornire assistenza anche a singoli, superando una lettura 

solo ed estremisticamente sistemica del disagio. 

I lavori che fanno capo a Boscolo e Cecchin e ai collaboratori della 

scuola di via Leopardi a Milano rappresentano l’approccio milanese come si è 

delineato a partire dagli anni ’80, mentre un nuovo filone è stato sviluppato 

dopo la scissione del team di Paradosso e controparadosso (primi anni ’80) 

da Mara Selvini Palazzoli, Stefano Cirillo, Matteo Selvini, Anna Maria Sor-

rentino. 

 

7. Il modello della psicoterapia sistemico relazionale 

 

7.1 L’approccio, il “paziente designato” e l’eziologia del disagio 

 

Secondo l’approccio sistemico, ogni comportamento è considerato alla 

stregua di una comunicazione che immette e riceve informazioni nel sistema. 

Allo stesso modo il sintomo è esso stesso una comunicazione ed il portatore 

del sintomo è indicato col termine di “paziente designato”. Ciò rappresenta 

non tanto un espediente linguistico o un’innovazione lessicale, quanto piutto-

sto una modificazione radicale della concezione del disagio psicologico. Per 

“paziente designato” s’intende la persona portatrice di un problema vista 

all’interno del sistema cui appartiene e come portavoce di un disagio ben più 

esteso in quanto lamenta il disagio non solo a nome proprio, ma a nome 

dell’intero sistema43. Per questo la condizione di malattia è, in un certo senso, 

funzionale alla stabilizzazione dell’equilibrio del sistema. Il termine “designa-

to” indica proprio che è il sistema a designarlo quale espressione di un con-

flitto, a nome dell’intero nucleo, per cui non può essere sic et simpliciter con-

siderato “vittima”, in quanto partecipa attivamente al “gioco” patologico. 

La genesi della psicopatologia è da ricercarsi non solo in esperienze ne-

gative (traumi e abusi), ma anche dalla confusione generata da schemi rela-

zionali incongrui, in cui i ruoli non sono sufficientemente chiari e, sul presup-

posto che il ruolo stesso è legato all’identità. Chi, infatti, non sa con chiarezza 

                                                                                                                                                  
chi comportamenti strutturati non verbali che prevalgono sulla consapevolezza verbale 

dell’insight. 
43 Questa concezione di “paziente designato” nacque in primo luogo dall’esperienza clinica 

empirica alla luce di alcuni rilevanti eventi. Si pensi, solo per fare alcuni esempi, ai casi in cui 

il figlio muove i primi passi di autonomia e la madre cade in depressione, oppure a quando la 

moglie “problematica” migliora e il marito inizia a presentare problemi.  

https://www.psicologo-milano.it/approccio-sistemico-relazionale/


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

126 

 

 

 

quale ruolo copre non può comprendere chi è. L’impossibilità di inserirsi con 

chiarezza nella una trama narrativa sistemica genera la patologia, mentre, per 

assurdo, chi subisce il trauma del maltrattamento, malgrado tutto, di regola 

non perde la percezione del proprio ruolo. 

La psicoterapia sistemico relazionale utilizza il modello familiare trige-

nerazionale, che si basa sul ciclo vitale della famiglia che si sviluppa, nel 

tempo, attraverso la serie di fasi prevedibili di cui abbiamo parlato: a) separa-

zione dalla famiglia d’origine e costruzione della coppia; b) nascita dei figli; 

c) crescita dei figli fino allo svincolo; d) re-investimento nella vita di coppia; 

d) invecchiamento e separazione della coppia originaria per la morte del co-

niuge. Ogni fase in sé è relativamente stabile, prevede determinati compiti e 

presenta una struttura lineare e definita, mentre la stabilità e la chiarezza strut-

turale vacillano nei periodi di transizione. 

A rendere meno traumatica la fase riorganizzativa fra diverse fasi evo-

lutive è il paradigma che si lucra dalle esperienze passate, nel senso che 

l’immissione in una nuova fase avviene secondo schemi ricorrenti di rapporti 

multigenerazionali che si tramandano con i vincoli di filiazione e “alleanza” 

intergenerazionale, per cui si parla di modello trigenerazionale, il cui perno è 

la coppia, ed in cui si incontrano un asse verticale ed un asse orizzontale. Ab-

biamo citato, ad esempio, il vincolo di filiazione, consistente nella trasmissio-

ne intergenerazionale di valori affettivi e culturali e di vincolo di alleanza tra i 

membri di una coppia, che, diversamente dai figli non sono consanguinei, e 

che si realizza mediante una prassi di regole non scritte, ordinariamente defi-

nite “complicità”, delimitanti il confine della coppia. Il vincolo intergenera-

zionale sorge con la nascita del figlio, che reitera il precedente vincolo di fi-

liazione dei nuovi genitori rispetto ai loro genitori d’origine. 

I processi di differenziazione generazionale, indicatore della separazio-

ne/differenziazione dalla famiglia d’origine, sono alla base dei problemi di 

coppia quando il processo di appartenenza è incompiuto e quando il singolo, 

separato dalla famiglia di origine, non riesce a percepire l’appartenenza alla 

nuova, maturando un comportamento disfunzionale soprattutto in termini di 

alleanza44.  

                                                           
44 Un esempio è costituito dai cosiddetti “traumi dell’attaccamento”, effetti di un legame squi-

librato con le generazioni precedenti e, quindi, nocivo sia all’appartenenza che alla differen-

ziazione dalla famiglia di origine. Cfr. pure C. LORIEDO-A. PICARDI, Dalla teoria generale 

dei sistemi alla teoria dell’attaccamento. Percorsi e modelli della psicoterapia sistemico-

relazionale, Franco Angeli, Milano 2005. Cfr. pure A. LAQUIDARA, L’Attaccamento nella 

Famiglia, in http://www. psicolab.net, 25 marzo 2010 (ult. acc. 16/11/2020).  

https://web.archive.org/web/20111205161350/http:/www.psicolab.net/2010/attaccamento-famiglia/
https://web.archive.org/web/20111205161350/http:/www.psicolab.net/2010/attaccamento-famiglia/


 

 MAURO SESSA 

 

127 

 

 

 

In quest’ottica, anche i problemi di coppia scaturiscono da difficoltà 

nella differenziazione intergenerazionale e, di conseguenza, abbiamo proble-

mi nello stabilire un nuovo vincolo funzionale di alleanza a livello di coppia. 

Occorre quindi un equilibrato grado di differenziazione del sé al fine di garan-

tire equilibrio e sanità mentale. 

 

7.2  La teoria di Bowen e la variante di Minuchin 

 

Ad occuparsi della “differenziazione del sé” fu Bowen45, per il quale ri-

sulta essere un concetto cardine. Secondo la teoria dello psicologo americano, 

quando l’intensità emotiva della massa familiare è macroscopicamente eleva-

ta, insorgono problemi e si rischia la cosiddetta “fusione dell’io”, nel senso 

che i componenti restano indifferenziati e le relazioni diventano simbiotiche, 

il che può favorire la schizofrenia. Se questo è un caso limite, non meno gravi 

sono i casi più comuni, in cui le aree di autorealizzazione autonoma, ed indi-

pendenti dall’altro, o non esistono o sono ridotte. Il soggetto viene quindi fa-

gocitato in una logica di dipendenza dagli altri e tende ad interpretare le rela-

zioni in termini di conferma/accettazione o rifiuto. In questi casi, il legame 

funziona se vi è conferma, non funziona se vi è rifiuto, quindi si definisce in 

questa dicotomia. 

Un alto grado di differenziazione del sé sviluppa invece un’identità di 

sicurezza emotiva che aiuta nel perseguire i propri scopi ed essere funzional-

mente positivi, anche in costanza di critiche e senza essere influenzati dal 

giudizio degli altri. Tra i due estremi, la maggioranza dei soggetti si colloca in 

una scala intermedia. Quando il livello di differenziazione è basso, infatti, il 

soggetto mette in atto meccanismi relazionali di gestione della tensione 

nell’ambito del sistema familiare: il conflitto coniugale, la disfunzione di un 

coniuge e la trasmissione di un problema a uno dei figli, tramite il perverso, 

ma frequentissimo meccanismo della triangolazione. 

Il conflitto coniugale si attiva nell’ambito di una relazione simmetrica, 

ma nessuno dei partner è disposto a dividere il “sé comune” con l’altro. Nella 

                                                           
45 Murray Bowen (1913-1990) psichiatra americano e docente di psichiatria alla Georgetown 

University, è annoverato tra i pionieri della terapia sistemico-relazionale della terapia familia-

re, nonché autore di una teoria sistemica sulla famiglia. Opere di riferimento: The Use of Fam-

ily Theory in Clinical Practice (1966), Toward the Differentiation of Self in One’s Family of 

Origin (1974); M. BOWEN-M.E. KERR, Family Evaluation: An Approach Based on Bowen 

Theory, Norton & Co., New York 1988. Il testo forse più celebre è Family Therapy in Clinical 

Practice, Jason Aronson Inc-Northvale, New York 1978, in cui troviamo alcuni dei suoi lavori 

teorici più importanti degli ultimi 20 anni della sua ricerca. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Georgetown_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Georgetown_University


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

128 

 

 

 

disfunzione del coniuge, invece, si assiste alla resa incondizionata di uno dei 

coniugi, che finisce con l’abbandonare il proprio sé46. 

Questi meccanismi hanno una particolarità: se da un lato possono esse-

re nocivi per alcuni membri della famiglia, dall’altro preservano il funziona-

mento di altri membri della famiglia. 

Secondo Bowen, il grado di difficoltà di una relazione coniugale è su-

scettibile di quantificazione, in quanto il sistema-famiglia funziona come se 

“una certa quantità di immaturità”, fosse assorbita in rapporto alla disfunzio-

nalità di un membro della famiglia, il che permette una maggiore funzionalità 

agli altri. Ecco perché trasmettere il problema ai figli è un meccanismo con 

cui l’io familiare gestisce la tensione. Questo è il caso tipico della triangola-

zione, in cui la tensione interconiugale viene gestita coinvolgendo un figlio (o 

i figli) e questa alleanza con un membro della famiglia più vulnerabile mira 

alla costruzione di una relazione più stabile47. 

Secondo Bowen è un tipo di coazione in cui ogni generazione fa ricade-

re la sofferenza su quella successiva48. Tale meccanismo patologico genera un 

paradosso: il conflitto tra adulti è regolato utilizzando le risorse psicologiche 

ed emotive del bambino, al quale viene inflitta una lesione dei bisogni evolu-

tivi, che necessita di una sintonizzazione affettiva da parte degli adulti e si 

produce una “delega intergenerazionale”. Il bambino, quindi, verrà condizio-

nato nel suo modo di pensare ed agire e sarà inficiata la sua possibilità di dif-

ferenziarsi49. E, nel successivo ciclo di vita, sarà facile che il soggetto sposti 

sul partner l’esigenza di soddisfare i bisogni inappagati, che, se non dovesse 

essere appagata, perpetuerà una nuova triangolazione. 

Una variante della psicoterapia sistemico relazionale è l’approccio 

strutturale dello psichiatra e psicoterapeuta salvadoregno di origine argentina, 

Salvador Minuchin50, che ugualmente concorda nel considerare il sintomo 

                                                           
46 Una variante è quella in cui uno dei coniugi abdica del tutto al proprio sé e offre il proprio 

“non sé” a sostegno del partner, incorrendo in situazioni disfunzionali e sviluppando patologie 

fisiche e psicologiche nel quadro di una relazione sbilanciata in cui uno dei coniugi sta bene e 

l’altro è un malato cronico.  
47 Dispiegandosi da una generazione all’altra, rende sempre più evanescente l’identità dei sin-

goli membri della famiglia, fino ad arrivare ai casi estremi di simbiosi familiare in cui la non 

differenziazione del sé di ciascuno è massima.  
48 L. HOFFMAN, Principi di terapia della famiglia, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Roma 1984. 
49 Le relazioni triangolari si estendono agli altri sottosistemi familiari (ad esempio quello dei 

fratelli o in generale con la famiglia allargata) e con il sistema amicale e professionale.  
50 Salvador Minuchin (1921-2017), psichiatra e psicoterapeuta, è noto per la sua terapia fami-

liare di tipo strutturale sviluppata alla Child Guidance Clinic di Filadelfia. La ricerca e la pra-

tica terapeutica vennero anche coltivate a New York, dove Minuchin incominciò a formare te-

https://www.ibs.it/libri/editori/astrolabio-ubaldini


 

 MAURO SESSA 

 

129 

 

 

 

come effetto di disfunzioni nell’alveo familiare del paziente. Il suo apporto 

verte sul concetto di “confine”, cioè della chiara delimitazione tra le 

generazioni intorno alla famiglia “nucleare”, a garanzia di un positivo 

andamento delle vicende familiari. Occorre anche, però, che tale 

delimitazione sia flessibile, in maniera che ogni soggetto interessato possa 

agevolmente compiere il suo percorso evolutivo, ricoprendo il ruolo che gli 

compete. 

La terapia dovrà tenere in considerazione i classici tre piani generazio-

nali, cioè la famiglia di origine, la coppia e i figli. La questione di fondo verte 

sulla dicotomia appartenenza/separazione, che, se sbilanciata, non permette ai 

tre piani di mantenere i confini e restare distinti. Lo studioso parla a tal pro-

posito di “angolo di deviazione” rispetto a questo modello, che, laddove pato-

logico, richiede un intervento terapeutico di correzione di natura strutturale51. 

 

7.3 La prassi terapeutica sistemico-relazionale 

 

L’approccio è “sistemico” perché riguarda non il singolo individuo, ma 

il sistema di relazioni che lo coinvolge (sistema-famiglia, sistema coppia, si-

stema gruppo amicale, sistema lavoro); è “relazionale” per il primato ricono-

sciuto alla relazione nella definizione dell’identità di una persona. Per cui le 

esperienze relazionali disfunzionali dovranno essere corrette da una terapia 

capace di far emergere nuove modalità52, sancendo il primato del “mondo in-

terno” rispetto all’esterno. 

Al fine di concretamente realizzare il percorso terapeutico, il 

modello focalizza l’attenzione sull’osservazione diretta delle modalità 

relazionali del paziente nei confronti del sistema-gruppo familiare. Ecco 

perché occorre procedere ad un’anamnesi della storia familiare e 

transgenerazionale, in quanto il riferimento contestuale ne viene fortemente 

influenzato. 

                                                                                                                                                  
rapisti familiari. Cfr. le numerose opere tradotte in italiano: S. MINUCHIN, Famiglie e tera-

pia della famiglia, tr. it. Astrolabio-Ubaldini, Roma 1978; ID., Guida alle tecniche della tera-

pia della famiglia, tr. it., Astrolabio Ubaldini, 1982; ID., Famiglia: un’avventura da condivi-

dere. Valutazione familiare e terapia sistemica, tr. it., Bollati Boringhieri, Torino 2009; ID., 

L’arte della terapia della famiglia, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Roma 2014. Recente ID., Lavo-

rare con le famiglie. Una guida alla psicoterapia della famiglia, tr. it., Franco Angeli Editore, 

Milano 2015. 
51 Cfr. https://www.stateofmind.it/tag/psicoterapia-sistemico-relazionale/ 
52 E. VISANI-D. SOLFAROLI CAMILLOCCI (a cura di), Identità e relazione. La formazione 

dell’identità secondo diversi orientamenti clinici e in differenti contesti, Franco Angeli, Mila-

no 2001. 

https://www.stateofmind.it/tag/psicoterapia-sistemico-relazionale/
http://books.google.it/books?id=AZtTXfIIyl0C&pg=PA175&dq=%22family+script%22+identi%C3%A0+familiare&hl=it&sa=X&ei=35pAUbuLF_CR7Aaq3oGoCw&redir_esc=y#v=onepage&q=%22family%20script%22%20identi%C3%A0%20familiare&f=false
http://books.google.it/books?id=AZtTXfIIyl0C&pg=PA175&dq=%22family+script%22+identi%C3%A0+familiare&hl=it&sa=X&ei=35pAUbuLF_CR7Aaq3oGoCw&redir_esc=y#v=onepage&q=%22family%20script%22%20identi%C3%A0%20familiare&f=false


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

130 

 

 

 

Privilegiando lo schema hic et nunc rispetto a quello illo tempore, 

l’analisi focalizza l’attenzione sulle dinamiche disfunzionali che si verificano 

nel presente e causano il disagio “qui e ora”. Il lavoro consiste, quindi, una 

volta messa a fuoco la problematica in chiave contestuale e relazionale, nel 

modificare le dinamiche relazionali disfunzionali, preferibilmente con 

soluzioni di breve termine o, con disturbi gravi, di medio termine, affrontando 

le resistenze dell’ambiente di riferimento che vedrà nella mutazione di 

atteggiamento un attentato al proprio equilibrio. 

Chiaramente la metodica non esclude che il protocollo possa essere 

applicato anche sul piano individuale, ma, anche così, non si tratterà di 

una terapia individuale tradizionale. L’individuo è sempre visto, infatti, 

come portatore del bagaglio relazionale in cui è stato immerso e pensieri, 

emozioni, sentimenti e storia personale comunque lo legano alle relazioni, 

anche se il trattamento è individuale53. In altre parole, il paziente, anche 

se trattato individualmente, reca in sé tutte le relazioni significative della 

sua storia personale. Il modello, comunque, resta particolarmente indicato 

per le terapie familiari e di coppia.  

Resta fondamentale la relazione terapeutica all’interno della quale si 

apre uno spazio che costituisce una sorta di “laboratorio” di sperimentazione 

di nuove modalità relazionali che dovranno essere sviluppate al fine della 

guarigione terapeutica e, dal punto di vista epistemologico, i fattori psicologi-

ci, sociali ed ambientali nel modello sistemico-relazionale tendono a prevale-

re sulle concezioni bio-organicistiche che sino ad allora avevano condizionato 

i modelli terapeutici. 

 

8. Gli strumenti  

 

8.1 L’utilizzo degli “oggetti fluttuanti” 

 

Il psicoterapeuta sistemico-relazionale privilegia un approccio concreto, 

cioè fondato sul presente, nella consapevolezza del contesto relazionale socia-

le-culturale e fondamentalmente attivo. In questa ottica, l’analisi delle diffi-

coltà passa attraverso l’analisi della domanda del paziente, in base alla quale 

s’instaura l’alleanza terapeutica. 

Un secondo aspetto dell’analisi verte sull’esame della possibilità con-

creta di coinvolgimento di famiglia, partner etc. e sulla disponibilità a trovare 

                                                           
53 E. SCABINI-R. IAFRATE, Psicologia dei legami familiari, Il Mulino, Bologna 2003. Il 

modello sistemico-relazionale però è applicabile anche per una terapia individuale, il che co-

stituisce ormai una pratica diffusa.  



 

 MAURO SESSA 

 

131 

 

 

 

soluzioni e nuove modalità relazionali, cioè occorre analizzare concretamente 

le possibilità di interazione. 

Il terapeuta spesso utilizza tecniche denominati “oggetti fluttuanti”54, 

nonché “spazi di riflessione” alternativi, come immagini e sculture, giochi (ad 

es. quello dell’oca) o strumenti come il “blasone familiare” e le maschere. Si 

tratta di strumenti per lo sblocco della riflessione, in mancanza della quale 

non sarà possibile adottare nuove visioni del mondo e nuove strategie relazio-

nali. 

Nella terapia sistemico-relazionale si possono assegnare così i compiti 

(“homeworks”), che hanno anche carattere esplorativo al fine di permettere al 

sistema coinvolto di sperimentare interazioni differenti. Alcuni compiti svol-

gono nel corso delle sedute e riguardano soprattutto problematiche dei ruoli, 

della gerarchia, delle alleanze, e della qualità della comunicazione. 

La difficoltà maggiore nasce proprio dall’ambiente-sistema che, in virtù 

del principio dell’omeostasi, tende a resistere a cambiamenti percependoli 

come un’insidia al suo equilibrio e, dunque, potrebbe accentuare ulteriormen-

te modalità relazionali disfunzionali. Di qui la necessità di sperimentare con-

tinuamente le nuove modalità di interazioni, interpretando correttamente, ad 

esempio, il significato di certi comportamenti ed inquadrando correttamente i 

sintomi in prospettiva relazionale, il che comporta una serie di vantaggi non 

solo per il paziente, ma per l’intero sistema. 

Essenziale in tale ambito l’apporto del terapeuta, in quanto la riflessio-

ne spesso è al di sopra delle possibilità concrete del paziente e dei componenti 

del suo gruppo familiari. Il “professionista intellettuale”, infatti, dovrà sup-

portare riflessione e maturazione delle nuove modalità, per supplire così ad un 

processo che non potrebbe essere felicemente portato a compimento autono-

mamente. 

Considerando, infine, che le strategie potrebbero rivelarsi poco efficaci, 

si rende ancor più importante la modalità sperimentale per consentire al si-

stema di stabilizzarsi su un equilibrio diverso. 

 

8.2 Eventi paranormativi e normativi. I “cicli di vita” 

 

Nell’approccio sistemico relazionale è essenziale il concetto di “ciclo 

vitale” e, al suo interno, la distinzione tra eventi “paranormativi” e “normati-

                                                           
54 P. CAILLE’-Y. REY, Gli oggetti fluttuanti. Metodi di interviste sistematiche, tr. it., Arman-

do, Roma 2005. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Homework_(psicologia)
https://it.wikipedia.org/wiki/Gerarchia
https://it.wikipedia.org/wiki/Alleanza
https://it.wikipedia.org/wiki/Comunicazione


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

132 

 

 

 

vi”. I primi sono gli eventi del ciclo vitale come nascita, morte o incidenti che 

non sono prevedibili; i secondi sono, invece, eventi prevedibili.  

Un grande contributo alla chiarificazione di ciclo vitale è dovuto a Eve-

lyn Duval e Rubern Hill, che propongono una scansione del ciclo vitale in ot-

to stadi. Gli eventi nodali sono l’acquisizione o la perdita di membri familia-

ri55. Viene coltivato, soprattutto ad opera di Hill, lo studio delle implicazioni 

intergenerazionali e dei ruoli dei vari membri della famiglia. Entrambi i so-

ciologi conclusero che ogni membro del nucleo famiglia ha un proprio compi-

to evolutivo che influenza quello degli altri membri, ma che ne è anche in-

fluenzato, e li definiscono compiti di sviluppo 

La Duvall propose una divisione del ciclo di vita familiare in otto stadi, 

a partire da eventi basilari che implicano specifici compiti di sviluppo: 1) 

formazione della coppia; 2) famiglia con figli; 3) famiglia con figli in età pre-

scolare; 4) famiglia con figli in età scolare; 5) famiglia con figli adolescenti; 

6) famiglia trampolino di lancio; 7) famiglia in fase di pensionamento; 8) fa-

miglia anziana.  

Nel suo studio sulle implicazioni intergenerazionali, Hill sottolineò 

l’importanza della dimensione storica, che è causa dell’interdipendenza tra le 

varie generazioni che compongono la famiglia. Qui ogni individuo coltiva re-

lazioni di tipo orizzontale, (tra soggetti della propria generazione) e verticali 

(con altre generazioni). Lo schema è trigenerazionale, in quanto indispensabi-

le a comprendere l’evoluzione del sistema familiare. 

Non a caso Mc Goldrick rifacendosi a queste premesse, dimostra che la 

famiglia è un sistema vivente a carattere referenziale, si pone come riferimen-

to primario dell’esperienza emotiva di una persona e costituisce il contesto 

esperienziale privilegiato all’interno del quale i sintomi assumono una fun-

zione relazionale56. Famosa è la sua tabella delle fasi del ciclo vitale. Ad 

                                                           
55 Nel 1948, i sociologi Evelyn Duvall e Ruben Hill, per incarico della Conferenza Nazionale 

Statunitense di Vita Familiare, studiarono le “dinamiche dell’interazione familiare”. Essi ela-

borarono un nuovo concetto di ciclo di vita della famiglia utilizzando una tabella che riportava 

per ogni stadio di sviluppo i diversi compiti dei genitori e dei figli e i rispettivi problemi socia-

li. Nel 1950, in un workshop interdisciplinare sulla ricerca familiare, tenuto dall’università di 

Chicago, Duval applica il concetto di stadio di sviluppo, sino ad allora utilizzato per i singoli 

membri, all’intera famiglia nel suo insieme e il ciclo di vita della famiglia venne suddiviso in 

otto stadi con i relativi compiti di sviluppo.  
56 M. MCGOLDRICK-E.A. CARTER, The family life cycle, in F. WALSH, (a cura di), Guil-

ford family therapy series. Normal family processes, Guilford Press, New York 1982, pp. 167-

195). Il lavoro analizza il “ciclo di vita” della famiglia con: 1) Fasi prevedibili del “normale” 

ciclo di vita familiare nell’America tra XIX e XX sec.; 2) La mutevolezza del ciclo attuale in 

https://it.wikipedia.org/wiki/Famiglia_(societ%C3%A0)


 

 MAURO SESSA 

 

133 

 

 

 

ognuna delle sei fasi è connesso un “evento critico” cui consegue un “compito 

di sviluppo. Il tutto, in forma narrativa, può essere così sintetizzata: 

I fase del “Giovane adulto”: è connesso l’evento critico consistente 

nell’accettazione della separazione tra genitori e figlio che implica come 

“compito di sviluppo” la differenziazione e definizione del Sé rispetto alla 

famiglia di origine, nell’ambito lavorativo e con i pari; 

II fase della “Formazione della coppia”: è connesso l’evento critico 

consistente nel matrimonio che implica come compito di sviluppo a) la for-

mazione dell’identità di coppia e b) la ridefinizione delle relazioni con le fa-

miglie estese e con gli amici per includere il coniuge; 

III fase della “Famiglia con bambini”: è connesso l’evento critico con-

sistente nell’accettazione della nuova generazione nel sistema, che implica 

come compito di sviluppo: a) l’accettazione del figlio come nuovo membro 

del sistema, b) l’assunzione consapevole dei ruoli genitoriali e c) il riadatta-

mento delle relazioni con le famiglie di origine per includere i nuovi ruoli di 

genitori e dei nonni; 

IV fase della “Famiglia con adolescenti”: è connesso l’evento critico 

consistente nell’incremento della flessibilità dei confini familiari per permet-

tere l’indipendenza dei figli, che implica come compito di sviluppo: a) la mo-

dificazione della relazione genitori-figli per consentire a questi ultimi di en-

trare e uscire dal sistema e b) la focalizzazione sul rapporto di coppia e sulla 

vita professionale; 

V fase della “Famiglia in cui i figli adulti sono usciti di casa”: è con-

nesso l’evento critico consistente nell’accettazione di uscite ed entrate pluri-

me nel sistema familiare, che implica come conseguente compito di sviluppo 

il riadattamento delle relazioni per consentire i movimenti di uscita (figli) e di 

entrata nel sistema (acquisiti, nonni); 

VI fase della “Famiglia anziana”: è connesso l’evento critico 

dell’accettazione nel cambiamento dei ruoli generazionali che implica come 

compito di sviluppo: a) l’accettazione del cambiamento dei ruoli generaziona-

li, b) il mantenimento del funzionamento e degli interessi di coppia e c) il so-

stegno del ruolo centrale della generazione di mezzo. 

La conseguenza pratica di queste acquisizioni è che la terapia familiare 

applica varie tecniche di lavoro, operando su 4 livelli principali di osservazio-

ne: 1) La storia trigenerazionale della famiglia (nonni-genitori-figli); 2) 

L’organizzazione relazionale e comunicativa attuale della famiglia; 3) La 

                                                                                                                                                  
relazione al cambiamento di ciò che è considerato “normale” e 3) La prospettiva clinica di uti-

lizzare del “ciclo di vita come supporto alla terapia.  

 



 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

134 

 

 

 

funzione del sintomo del singolo individuo nell’equilibrio della famiglia; 4) 

La fase del ciclo vitale della famiglia in cui si presenta il sintomo del singolo  

 

9. Le diverse possibili “curvature” e le “sottoscuole” 

 

Oltre al Milan Approach di Luigi Boscolo e Gianfranco Cecchin, che 

codifica forme di conversazione con la famiglia utilizzando una griglia di 

domande “circolari e riflessive”, si sono sviluppate pratiche terapeutiche in-

novative (tenendo conto di Bateson), come la “terapia narrativa” di Michael 

White e David Epston (in Australia), che si riconducono a Michel Foucault e 

il Reflecting Team di Tom Andersen in Norvegia57. 

Interessante la “curvatura” che fa uso dell’approccio psicoanalitico e 

che nel gruppo-famiglia vede sussistere il rischio che conflitti tra funzioni, 

compiti e ruoli dei vari membri possano alterarne il funzionamento. Per com-

prendere la prospettiva, occorre tener presente il “Gruppo di Lavoro” propo-

sto da Bion, per il quale è fondamentale considerare quali siano dinamiche e 

pulsioni non coscienti sottostanti, denominati “assunti di Base” (A.d.B.), cau-

sa di disfunzioni e disturbi. 

Si pensi alla confusione fra ruoli e funzioni adulte e infantili, come, ad 

esempio, la funzione di un padre assente assunta da un figlio maschio. Si trat-

ta di un’assunzione di ruolo improprio in quanto si genera un salto generazio-

nale e il soggetto da figlio diventa “marito-figlio della madre”. Ci sono casi di 

doppio salto generazionale, come quando un figlio vuole insegnare ai propri 

genitori come essere genitori, coprendo di fatto il ruolo proprio dei nonni. 

L’intervento terapeutico in questi casi è finalizzato ad attenuare la confusione 

che ne consegue e a contenerlo, facilitando l’evoluzione del gruppo-famiglia. 

La “curvatura” del già citato Salvador Minuchin viene sviluppata in Ita-

lia da Maurizio Andolfi58 e focalizza l’attenzione sulla “distribuzione del po-

tere” nel sistema-famiglia, promuovendo, in vista di una ristrutturazione 

                                                           
57 T. ANDERSEN, The Reflecting Team: Dialogue and Meta‐Dialogue in Clinical Work 

(1987) in https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.1987.00415.x (ult. acc. 13/11/2020 h. 00:45). 

L’A. affronta i sistemi “bloccati”, cioè le famiglie con un problema, in relazione alle quali oc-

corrono nuove idee per ampliare le prospettive e le premesse contestuali. Un team dietro uno 

schermo a senso unico osserva e ascolta la conversazione di un intervistatore con i membri 

della famiglia. L’intervistatore chiede poi ai membri del team la loro percezione di ciò che è 

avvenuto durante l’intervista. La famiglia e l’intervistatore ascoltano la discussione e poi 

l’intervistatore chiede alla famiglia di commentare ciò che ha sentito. Andersen descrive la 

tecnica d’intervista, la fonte da cui scaturiscono le riflessioni per poi esemplificare il modo di 

lavorare del gruppo di riflessione. 
58 M. ANDOLFI, I pionieri della terapia familiare, Franco Angeli, Milano 2005.  

https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.1987.00415.x


 

 MAURO SESSA 

 

135 

 

 

 

dell’intero sistema, la ricerca di condivisione di obiettivi, mediante una coo-

perazione. Non a caso, come assume Minuchin, il sistema-famiglia è “un in-

visibile insieme di richieste funzionali che determina i modi in cui i compo-

nenti della famiglia interagiscono con gli altri membri della famiglia”59.  

Va anche citata la curvatura boweniana, che utilizza il genogramma 

familiare come strumento di comprensione delle dinamiche familiari60 e che 

ha lo scopo di differenziare il più possibile i membri del sistema-famiglia, fa-

vorendone lo “svincolo”. Sarebbe proprio il mancato “svincolo” la causa più 

frequente di comportamenti distonici e disfunzionali. Una tecnica è individua-

re un singolo membro della famiglia, prescrivendogli di modificare le “regole 

familiari” in vigore fino a quel momento. 

 

10. Alcune prospettive interessanti 

 

10.1 Il modello della therapy script di Hall 

 

John Byng Hall (1937-2020), psichiatra infantile e terapeuta della fami-

glia britannico61, propose un modello applicabile alla terapia familiare a pro-

posito del dualismo tra relazioni “rappresentate” e “reali”. Egli introduce il 

“copione” (script), cioè una rappresentazione mentale di un comportamento 

riconducibile alla teoria dell’attaccamento62. Si tratta di un modello operativo 

interno scritto dai membri del gruppo-famiglia e contenente le aspettative 

condivise dai componenti sul modo con cui i ruoli devono essere rappresenta-

ti. Il presupposto è semplice: l’identità dei membri di una famiglia, si fonda 

                                                           
59 S. MINUCHIN, Famiglie e terapia della famiglia, Astrolabio Ubaldini, Roma 1977; S. 

MINUCHIN-B.L. ROSMAN-L. BAKER, Famiglie psicosomatiche, Roma 1980, Astrolabio -

Ubaldini, Roma; S. MINUCHIN-H.C. FISHMAN, Guida alle tecniche della terapia della fa-

miglia, Astrolabio-Ubaldini, Roma 1982; M. ANDOLFI, La terapia con la famiglia, Astrola-

bio-Ubaldini, Roma 1977.  
60 Cfr. M. BOWEN, Dalla famiglia all’individuo, tr. it., Astrolabio-Ubaldini, Roma 1980.  
61 Terapeuta della famiglia alla Tavistock Clinic di Londra dal 1973, è l’autore del modello dei 

“Family script”, che spiega il funzionamento familiare mediante la “teoria dell’attaccamento” 

di John Bowlby (1907-1990) e dei “miti” familiari ed alla luce dell’apporto di Daniel Stern 

(1934-2012). Cfr. K. RENOS-E. PAPADOPOULOS-J. BYNG-HALL, Multiple Voices: Nar-

rative in Systemic Family Psychotherapy, Routledge, London-New York 1998; J. ALT-

SCHULER-B. DALE-J. BYNG-HALL, Working with Chronic Illness, MacMillan, New York 

1997; R. WHIFFEN-J. BYNG-HALL, Family Therapy Supervision, Academic Press, London 

1982; J. BOWLBY-J. BYNG-HALL, The Effects of Relationships on Relationships, Clinical 

Psychology Publishing, New York 1991. Cfr. pure Family Script, in http://www.psiconline.it. 
62 Cfr. Family Script, psiconline.it (ult. acc. 15/11/2020 h. 1:30). 

https://it.wikipedia.org/wiki/Genogramma_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Genogramma_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Psichiatria
https://it.wikipedia.org/wiki/Infanzia
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Regno_Unito
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Ruolo_(sociologia)
https://it.wikipedia.org/wiki/Famiglia
https://it.wikipedia.org/wiki/Londra
https://it.wikipedia.org/wiki/1973
https://it.wikipedia.org/wiki/Teoria_dell%27attaccamento
https://it.wikipedia.org/wiki/Daniel_Stern_(psicoanalista)
https://it.wikipedia.org/wiki/Renos_K._Papadopoulos
https://it.wikipedia.org/wiki/John_Bowlby
http://www.psiconline.it/prodotto_servizio/family_script.htm
http://www.psiconline.it/prodotto_servizio/family_script.htm


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

136 

 

 

 

su uno script che esprime in un sistema di significati condiviso, modificabile 

ed integrabile senza limiti.  

I copioni possono essere anche inter-generazionali e regolano i rapporti 

all’interno della stessa generazione (tra fratelli o tra coniugi, ad esempio); 

quelli intragenerazionali tra generazioni diverse (figli e genitori, tra nonni e 

nipoti ecc.). Ogni famiglia ha anche uno script che regola i rapporti con 

l’esterno nell’ambito di una visione del mondo (il diverso dal “noi” familia-

re). 

 

10.2 Approccio simbolico-esperenziale e co-terapeuta Carl Whitaker 

 

Carl Alanson Whitaker63 iniziò i suoi studi concentrandosi su pazienti 

schizofrenici ed osservò che alcuni di essi dopo un recupero riprecipitavano 

nuovamente nei loro problemi, ma solo dopo essere tornati a casa, per cui ri-

tenne di focalizzare l’attenzione non più sul singolo paziente, ma sull’intera 

famiglia. La sua ricerca lo portò a sviluppare l’approccio simbolico-

esperienziale alla terapia e l’utilizzo dei co-terapeuti64. Le sue idee sulla psi-

coterapia vennero ulteriormente sviluppate durante la sua docenza 

all’Università del Wisconsin-Madison, e nacque la terapia familiare simboli-

co-esperienziale.  

Whitaker privilegia la logica emozionale rispetto a quella cognitiva, 

guardando, quindi, ai processi emozionali familiari ed alla struttura della me-

desima ed indulgendo, in vista del cambiamento, a quella che definisce “tera-

pia dell’assurdo”, basata sul sapere non convenzionale. Di conseguenza egli 

interveniva sul livello emozionale del sistema, riconoscendo molta importan-

za al “simbolismo” ed alle concrete esperienze di vita, che oscillano intorno 

                                                           
63 Carl Alanson Whitaker (1912-1995), psichiatra americano, docente universitario di psichia-

tria, dal 1946 lavorò presso il dipartimento di psichiatria dell’Università di Emory, dove trattò 

i pazienti schizofrenici e le loro famiglie. C.A. WHITAKER-A.Y. NAPIER., Il crogiolo della 

famiglia, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Roma 1981; C.A. WHITAKER, Il gioco e l’assurdo. La 

terapia esperienziale della famiglia, tr. it., Astrolabio - Ubaldini, Roma1984; C.A. WHITA-

KER-W.M. BUMBERRY, Danzando con la famiglia. Un approccio simbolico-esperienziale, 

tr. it., Astrolabio-Ubaldini, Roma 1989; C.A. WHITAKER, Considerazioni notturne di un te-

rapeuta della famiglia, tr. it., Astrolabio-Ubaldini, Roma 1990. Un quadro generale del suo 

pensiero è offerto da J.R. NEILL-D.P. KNISKERN (a cura di), Dalla psiche al sistema: 

l’evolversi della terapia di Carl Whitaker, tr. it., Giuffrè, Milano 1982. 
64 L’esperienza ebbe luogo durante la seconda guerra mondiale, in occasione del suo lavoro di 

supporto a coloro che, ad Oak Ridge, lavoravano al progetto top-secret la bomba atomica. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Generazione
https://it.wikipedia.org/wiki/Famiglia_(societ%C3%A0)
https://it.wikipedia.org/wiki/1912
https://it.wikipedia.org/wiki/1995
https://it.wikipedia.org/wiki/Psichiatria
https://it.wikipedia.org/wiki/Casa_Editrice_Astrolabio
https://it.wikipedia.org/wiki/Casa_Editrice_Astrolabio
https://www.amazon.it/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=D.+P.+Kniskern&search-alias=stripbooks
https://it.wikipedia.org/wiki/Seconda_guerra_mondiale
https://it.wikipedia.org/wiki/Oak_Ridge_(Tennessee)
https://it.wikipedia.org/wiki/Bomba_atomica


 

 MAURO SESSA 

 

137 

 

 

 

ad umorismo, gioco, scontro affettivo. Napier ne divulgò le idee in un’ottica 

anche originale65. 

 

10.3 Il “gruppoanalisi”. Wilfred Bion 

 

Interessante e improntato a temi filosofici l’apporto del già citato 

Bion66, in quanto caratterizzato dalla ricerca della verità, nell’ambito della 

quale distingue tra verità “O” e conoscenza della verità “K”. Il terapeuta deve 

entrare in contatto con la “O” del paziente, superando due criticità: a) la me-

moria, cioè il pensiero di ciò che è già conosciuto e regolato in sistema e b) il 

desiderio che stabilisce il fine e organizza la ricerca. Si tratta di un processo 

latente in cui la verità viene ricercata dal paziente inconsciamente e che non si 

riesce mai a definire compiutamente. L’ambiente di questo processo è il 

gruppo, in cui questo effetto si realizza mediante una “idea nuova”, attribuita 

a una mente superiore, in un certo senso “mistica” e situata in contatto con 

“O”. Essa mira a trasformare il gruppo che la accoglie e che la fa propria. Ciò 

vale per ogni tipo di gruppo (la coppia, la famiglia o la società, un partito, 

movimento, sodalizio, etc.) nel quale è legittimata la pensabilità. 

Il gruppo è concepito come un “sistema composito” sostanziato dalle 

dinamiche dei singoli componenti, una sorta di “apparato psichico”, che, in 

quanto tale, è sovraordinato all’individuale. Così facendo, però, spesso il 

gruppo favorisce un funzionamento tendenzialmente psicotico67. I gruppi che 

hanno normalmente un leader sono “gruppi di fine”, composti da soggetti che 

si uniscono per uno scopo comune e si prefiggono un compito preciso. Il 

gruppo di Bion è, invece, senza leader, quindi senza un compito preciso da 

svolgere e senza un determinato scopo. Tutto ciò permette la rappresentazione 

esterna (una sorta di “drammatizzazione”) dell’apertura alla socialità di grup-

                                                           
65 Molte delle idee di Whitaker sulla terapia familiare sono presentate nel libro The Family 

Crucible (Il crogiolo della famiglia), scritto con August Napier nel 1978, che ebbe grande in-

fluenza.  
66 Wilfred Ruprecht Bion (1897-1979) fu figura di primo piano nella psicoanalisi, nell’ambito 

della quale propose un’elaborazione della teoria psicodinamica della personalità, che - cosa ri-

levante - estese i contenuti teorici e metodologici anche ai fenomeni di gruppo. Cfr. W.R. 

BION, Esperienze nei gruppi ed altri saggi, tr. it., Armando, Roma 1971; ID., Apprendere 

dall’esperienza, tr. it., Armando, Roma 1972; ID., Attenzione e interpretazione: una prospet-

tiva scientifica sulla psicoanalisi e sui gruppi, tr. it., Armando, Roma 1973.  
67 A differenza di Freud, che aveva ritenuto nevrotico, Bion ritiene psicogenetica l’azione del 

gruppo sull’individuo: “Secondo Freud i gruppi si avvicinano ai modelli di comportamento 

nevrotico, mentre nella mia concezione, si dovrebbero avvicinare a modelli di ordine 

psicotico” (W.R. BION, Esperienze nei gruppi, cit., p. 85). 

https://it.wikipedia.org/wiki/Partito
https://it.wikipedia.org/wiki/Capo_(ruolo)
https://it.wikipedia.org/wiki/1897
https://it.wikipedia.org/wiki/1979
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicodinamica
https://it.wikipedia.org/wiki/Personalit%C3%A0


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

138 

 

 

 

po (la “gruppalità” interna di ciascun componente) e permette a ciascuno di 

esprimere ed esternare gli aspetti della sua personalità che si pongono in si-

tuazione conflittuale, cioè i compromessi necessari alle relazioni inter-

individuali, di coppia, familiari, gruppali e sociali.  

Ecco perché nei gruppi senza leader emerge l’aspetto nascosto e pro-

fondo della mente ed è quindi possibile, attraverso il lavoro del gruppo, ana-

lizzare il conflitto tra l’individuo e la società, per Bion, interno (intrapsichi-

co). Verificando in situazione le sue teorie, Bion individuò quale elemento ca-

talizzatore della vita emotiva del gruppo una realtà “fantasmatica” che si ma-

nifestava attraverso quelli che vennero da lui definiti gli “assunti di base”: ac-

coppiamento, attacco-fuga e dipendenza. Essendo processi psicologici, come 

tali possono essere osservati e descritti, esemplificando le emozioni, i senti-

menti e gli stereotipi che organizzano le relazioni e le forme sociali. Essi 

permettono al materiale inconscio di emergere e di essere pensato come po-

tenziale alleato dal gruppo in termini di difesa, cosicché il gruppo si illude di 

poter controllare l’ansia e le “angosce primitive” generate dal fatto stesso di 

partecipare al gruppo.  

L’accoppiamento (A) esprime la ricerca di consenso e lo troviamo, ad 

esempio, nel cerimoniale rappresentativo delle istituzioni e nella ricerca del 

consenso; l’attacco-fuga (A/F) è la tipica organizzazione di aggressione/difesa 

dell’organizzazione armata o di un gruppo di individui; la dipendenza (D) de-

lega a un soggetto estraneo al gruppo la soddisfazione dei bisogni, rinuncian-

do all’esercizio di un diritto per passività (ad es. un ente superiore reale come 

lo Stato o immaginario). 

Se i tre assunti sono combinati tra loro non vi sono particolari profili di 

gravità, mentre se uno di essi prevale nettamente abbiamo il disturbo e 

l’analista deve restituire al gruppo la conoscenza “K” aiutandolo a interpreta-

re correttamente se stesso. Interessante lo studio delle cosiddette “funzioni”: 

sonno con la funzione alfa68, rêverie materna con le funzioni alfa e beta69, 

contenuto/contenitore70.  

                                                           
68 Bion amplia le funzioni fondamentali del sonno, postulando una variabile relativa alle 

esperienze emotivo-sensoriali che genera la funzione α i cui elementi, disponibili al sogno, 

costruiscono una barriera α che mantiene inconscia una parte dell’esperienza. Il fine è creare 

costruttivamente sia l’inconscio che la coscienza, elaborando l’esperienza con la funzione α, 

di natura relazionale essendo generata dal rapporto precoce tra madre e figlio. 
69 La funzione rêverie materna elabora le proiezioni del bambino (ad es. angoscia) e le resti-

tuisce purificate al bambino, che le reintroietta acquisendo anche la funzione α. La capacità 

trasformativa materna è detta α-rêverie. Scopo della funzione α è eliminare le disfunzioni (di-

sturbi del pensiero) e, laddove fallisse, le esperienze non elaborate sarebbero presenti nella 

https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=R%C3%AAverie_(Bion)&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=R%C3%AAverie_(Bion)&action=edit&redlink=1


 

 MAURO SESSA 

 

139 

 

 

 

Va infine menzionata l’interessante teoria del pensiero senza pensatore, 

per Bion alla base dei processi mentali primitivi, indagati nell’apparato neuro-

logico e nell’attivazione da parte dell’esperienza delle forme del “pensare”.  

Non tutti i pensieri sono “prodotti” dal pensare, in quanto ve ne sono 

alcuni relativi alla “verità” (la “cosa in sé”, l’assoluto) indicati con “O” che 

sono indipendenti dal soggetto pensante. La positività del pensare, pertanto, 

non riguarda la verità in sé, ma il benessere di chi pensa. Distinguendo pen-

sieri pensati (che sviluppano l’adattività) e non-pensati, Bion conclude che 

siano questi ultimi a generare disturbi (disadattamento e alienazione). Da qui 

il compito della terapia: favorire lo sviluppo nei pazienti e anche nei soggetti 

“gruppali” di un libero “apparato per pensare i pensieri”71. 

Importante, infine, la griglia di Bion, strumento di organizzazione del 

pensiero72. 

                                                                                                                                                  
personalità quali elementi β. Si tratta di aspetti primitivi, che determinerebbero assunti di base 

come angoscia, terrore, attacchi di fuga, dipendenza, accoppiamento. 
70 La funzione “contenuto/contenitore” è utilizzata da Bion per ampliare l’identificazione 

proiettiva di Melanie Klein. Consiste nella capacità della madre di “contenere” le emozioni 

forti del bambino e restituirgliele rimodulate e tollerabili. Il processo ha tre fasi: 1) La forma-

zione di un contenitore in cui viene riposto un oggetto e oggetto che può essere riposto nel 

contenitore; 2) La rielaborazione del contenuto da parte del contenitore e 3) La retroiezione 

nel contenitore del contenuto modificato nell’ambito di un rapporto interagente in entrambi i 

movimenti di espulsione e reintegrazione delle parti intollerabili eliminate. La funzione “con-

tenuto/contenitore” agevola la formazione e dello sviluppo dei pensieri che regolano la vita in-

tra-soggettiva e le relazioni inter-soggettive. 
71 Abbiamo un pensiero che non richiede piena coscienza e comprensione, ma per essere effi-

cace viene contrapposto al pensiero formulato intenzionalmente e controllato accuratamente 

che supporta il falso: il mentire ha un bisogno continuo di essere pensato. Nel pensiero pensa-

to e non-pensato sono presenti le dimensioni del sogno e del mito. Cfr. R. SAMUEL, The 

Myths We Live By (1990), in www. Mito familiare, treccani.it. (ult. acc. 08/11/2020). 
72 Nella psicoterapia (particolarmente nella psicoanalisi), un forte limite della comunicazione è 

il linguaggio, inadeguato a comunicare “K”, l’esperienza di “O”. Bion preferisce, quindi, non 

utilizzare il linguaggio scientifico, preferendogli quello poetico, capace di essere fedele alla 

creatività al pensiero (cfr. il famoso grafico di discriminazione del livello di verità di asserzio-

ni, comunicazioni o fenomeni, soprattutto nel lavoro psicoanalitico).  

 

 

https://it.wikipedia.org/wiki/Sogno
https://it.wikipedia.org/wiki/Mito
http://books.google.it/books?id=Co0OAAAAQAAJ&pg=PA216&dq=%22john+byng-hall%22&hl=it&sa=X&ei=hWI7UcqqPM3esgbdv4GoCA&redir_esc=y#v=onepage&q=%22john%20byng-hall%22&f=false
http://books.google.it/books?id=Co0OAAAAQAAJ&pg=PA216&dq=%22john+byng-hall%22&hl=it&sa=X&ei=hWI7UcqqPM3esgbdv4GoCA&redir_esc=y#v=onepage&q=%22john%20byng-hall%22&f=false
http://www.treccani.it/enciclopedia/mito-familiare_(Dizionario-di-Medicina)/
https://it.wikipedia.org/wiki/File:BionGrid.jpg


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

140 

 

 

 

11. Aspetti peculiari e conclusioni 

 

Lo scenario dell’approccio sistemico relazionale è ampio e variegato 

come sono molteplici i riferimenti teorici cui esso si riconduce e lo stesso Mi-

lan Approach non è esaustivo del modello nella sua traduzione italiana. 

Alcuni spunti che hanno fatto la storia riguardano l’avvicinamento alle 

posizioni della narrativa e del costruzionismo, come pure la proclamazione 

dell’insufficienza dell’approccio tradizionale e la critica verso il linguaggio 

della psichiatria tradizionale e di ogni forma di organicismo deterministico a 

fondazione esclusivamente biologica: si tratta di una nuova posizione teorica 

per la quale la realtà non esiste in quanto tale sic et simpliciter, ma si costrui-

sce col linguaggio e con il consenso sociale. 

Concentrarsi sul contesto familiare parte dal dato che ogni persona na-

sce in un gruppo-sistema-famiglia che fonda le relazioni primordiali, la prima 

“gruppalità” ed è lo scenario della prima esperienza del mondo, per cui il ci-

clo di vita familiare è la matrice di ogni ciclo di vita ulteriore ed è il contesto 

in cui si radica e si sviluppa la storia e l’identità di ogni singolo soggetto. Ap-

pare quindi, se non esaustivo di ogni problematica, enormemente rilevante 

l’approccio, che porta terapeuticamente al cambiamento, agendo sulla valenza 

modellante dell’ambiente e, non a caso, i passaggi si debbono negoziare 

quando coinvolgono assetti strutturati. 

Se la trama della vita è diventata più complessa, i molteplici approcci 

saranno tutti forieri di vantaggi e dotati di validità, a seconda delle necessità e 

delle situazioni, ma tra questi resta significativo l’approccio terapeutico in cui 

i sintomi e le disfunzioni sono esaminati in un contesto sistemico e in relazio-

ne a quello che la cultura considera un funzionamento “normale” nel tempo. 

In questa prospettiva, gli interventi terapeutici mirano a contribuire a ristabili-

re lo slancio evolutivo della famiglia in modo che possa procedere in avanti 

per favorire l’unicità dello sviluppo di ogni membro. Il modello non va asso-

lutizzato né ideologicizzato, ma sostituisce una risorsa da valorizzare. 

Aspetto peculiare è certamente l’integrazione. Essa nasce dall’esigenza 

di molti psicoterapeutici clinici di utilizzare elementi tratti da modelli teorici 

                                                                                                                                                  
 

La griglia, molto complessa, suscitò perplessità, soprattutto perché tutto il sistema deduttivo-

scientifico, cardine della cultura filosofico-scientifica occidentale è stato situato nella colonna 

2 della griglia, il medesimo in cui sono collocate le proposizioni di falsità. Alcuni lo trovarono 

utile per verificare le negatività di una seduta. Qualche studioso l’ha paragonata ad una impal-

catura, altri alla “stele di Rosetta” rispetto ai geroglifici dei processi inconsci. Resta uno stru-

mento di organizzazione dei pensieri. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Psichiatria


 

 MAURO SESSA 

 

141 

 

 

 

differenti, talvolta anche notevolmente differenti, se non contrapposti, per 

formalizzare un protocollo di concreta operatività clinica idoneo ad agire sul 

disagio in maniera flessibile, e, quindi, adattata alle esigenze concrete del pa-

ziente, con miglioramento in termini di efficacia73. 

Le varie scuole di psicoterapia integrata non costituiscono quindi mo-

delli nel senso tradizionale del termine, quanto piuttosto protocolli pratici ed 

operativi, in cui si trae frutto dalla terapia gestaltica, dalla TCC, dalla TSR e 

dalle neuroscienze. 

Dalla Gestaltpsychologie si traggono spunti per il lavoro sulle emozioni 

(base delle spinte motivazionali); dalla TCC si trae la metodica attiva e diret-

tiva vertente sui costrutti personali (fondamentali nell’elaborazione del siste-

ma valoriale); dalla TSR la metodica attenta allo scenario ambientale in ter-

mini gruppali e/o familiari (delle cui disfunzioni il soggetto diviene portato-

re); dalle neuroscienze la chiave per meglio comprendere la natura del nostro 

comportamento e delle nostre emozioni in prospettiva biologica. 

Metodologicamente il lavoro clinico è sempre (come nella TSR e nella 

TCC) articolato in step (riconoscimento, riparazione e ricostruzione) con rife-

rimento agli aspetti “feriti” che generano il disagio, vanno gestiti al meglio, se 

non riparati. Inoltre si mantiene in termini di obiettivi l’acquisizione comune 

di TSR e TCC del sintomo come modalità di espressione del disagio gruppale 

sistemico e del proprio sistema cognitivo-emotivo e, coerentemente con quan-

to già analizzato, si favorisce la costruzione di un Sé terapeutico idoneo a far 

sì che il paziente sia presente a se stesso e, nel contempo, sia capace di gestire 

il disagio e, ancor meglio, di eliminarlo, acquisendo il benessere psicofisico, 

che è la salute. 

In termini di durata della terapia la tendenza comune è di riuscire e ren-

derla “breve” per quanto possibile, valutando se lavorare solo sul sintomo o, 

se necessario, anche sull’eziologia74. 

La tendenza è utilizzare metodiche psicoanalitiche solo laddove doves-

se essere indispensabile cogliere nell’inconscio la radice del disagio. Non si 

esclude, quindi, anche di trarre vantaggio dalla psicoanalisi75. 

                                                           
73 Cfr. P. WACHTEL, Un Rinascimento nell’integrazione psicoterapeutica, Prefazione a T. 

CARERE COMES-P. ROOK ADAMI-L. PANSERI, Che cosa unisce gli psicoterapeuti (e 

che cosa li separa). La pratica dell’integrazione in psicoterapia, cit., pp. 5-6 e T. CARERE 

COMES, Introduzione a T. CARERE COMES-P. ROOK ADAMI-L. PANSERI, Che cosa 

unisce gli psicoterapeuti (e che cosa li separa). La pratica dell’integrazione in psicoterapia, 

cit., pp. 7- 16. 
74 www.ipielsa.it. 
75 P. WACHTEL, Psicoanalisi, scienza ed ermeneutica: i circoli viziosi del discorso oppositi-

vo, in T. CARERE COMES-P. ROOK ADAMI-L. PANSERI, Che cosa unisce gli psicotera-

https://www.medicitalia.it/specialita/psicoterapia/?qurl=http%3A%2F%2Fwww.ipielsa.it%2F


 

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale         

 

142 

 

 

 

Utile anche la concettualizzazione di eventi paranormativi e normativi e 

dei “cicli di vita”, che storicizzano la dimensione del paziente, come suggeri-

sce Hill che sottolineò l’importanza della dimensione storica, che è causa 

dell’interdipendenza tra le varie generazioni alla luce del “simbolismo” ed al-

le concrete esperienze di vita di ricerca della verità. 

Il gruppo, chiave di volta della TSR, diventa elemento universale ed 

imprescindibile di ogni progetto terapeutico in quanto “sistema composito” 

che è sostanziato dalle dinamiche dei singoli componenti, assurgendo ad “ap-

parato psichico”, che, in qualche modo, è sovraordinato all’individuale. Leg-

gere le dinamiche intergruppali significa individuare come il gruppo possa fa-

vorire funzionamenti psicotici76 nonché individuare la teleologia del gruppo. I 

gruppi che hanno normalmente un leader, ad esempio, vanno inquadrati come 

“gruppi di fine”; quelli senza, i più studiati da Bion, non hanno compiti preci-

si e fini determinati. Leggere la qualità della gruppalità, quindi, permette di 

far emergere gli aspetti nascosti della mente e, attraverso il lavoro del gruppo, 

analizzare il conflitto tra l’individuo e la società che sarebbe intrapsichico. 

Di qui l’utilità di far riferimento, in ogni terapia, agli elementi cataliz-

zatori della vita emotiva, i cosiddetti “assunti di base” come accoppiamento, 

attacco-fuga e dipendenza, che, essendo processi psicologici, non solo posso-

no essere osservati e descritti, ma esemplificano le emozioni, i sentimenti e 

gli stereotipi che organizzano le relazioni e le forme sociali. Essi, peraltro, 

fanno anche emergere materiale inconscio, il che permette di dominare le 

“angosce primitive” generate dal fatto stesso di partecipare al gruppo77.  

Alcuni spunti che hanno fatto la storia riguardano l’avvicinamento alle 

posizioni della narrativa e del costruzionismo, come pure la proclamazione 

dell’insufficienza dell’approccio tradizionale e la critica verso il linguaggio 

della psichiatria tradizionale e di ogni forma di organicismo deterministico a 

                                                                                                                                                  
peuti (e che cosa li separa). La pratica dell’integrazione in psicoterapia, cit., pp. 91-106 e 

P.F. GALLI, Tecnica e teoria della tecnica in psicoanalisi tra moderno e postmoderno, in ivi, 

pp. 125-137. 
76 A differenza di Freud, Bion ritiene psicogenetica l’azione del gruppo sull’individuo: 

“Secondo Freud i gruppi si avvicinano ai modelli di comportamento nevrotico, mentre nella 

mia concezione, si dovrebbero avvicinare a modelli di ordine psicotico” (BION W.R., 

Esperienze nei gruppi, cit., p. 85). 
77 L’accoppiamento (A) esprime la ricerca di consenso e lo troviamo, ad esempio, nel cerimo-

niale rappresentativo delle istituzioni e nella ricerca del consenso; l’attacco-fuga (A/F) è la ti-

pica organizzazione di aggressione/difesa dell’organizzazione armata o di un gruppo di indi-

vidui; la dipendenza (D) delega a un soggetto estraneo al gruppo la soddisfazione dei bisogni, 

rinunciando all’esercizio di un diritto per passività (ad es. un ente superiore reale come lo Sta-

to o immaginario). 

https://it.wikipedia.org/wiki/Capo_(ruolo)
https://it.wikipedia.org/wiki/Psichiatria


 

 MAURO SESSA 

 

143 

 

 

 

fondazione esclusivamente biologica: si tratta di una nuova posizione teorica 

per la quale la realtà non esiste in quanto tale sic et simpliciter, ma si costrui-

sce col linguaggio e con il consenso sociale. 
 



 

 

144 

 

 

 



 

 GIANPAOLO LANGELLA 

 

145 

 

 

 

  

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco 

 
di Gianpaolo Langella 

 

L’espressione “diritto dopo la catastrofe” rende in maniera felice una situa-

zione di crisi non solo dei valori, ma dell’idea di Stato, dell’idea stessa di giu-

stizia e viene utilizzata da parecchi giuristi, che ritengono indispensabile 

prendere coscienza del trapasso epocale che caratterizza la nostra era per sti-

molare il filosofo del diritto a ripassare una fondazione della scienza giuridica 

stessa1.  

La “catastrofe” alla quale allude tale espressione è quella della II guerra 

mondiale, ma il momento storico che stiamo vivendo non rende questa 

espressione obsoleta. La crisi dei valori, il relativismo e il nichilismo sempre 

più imperante, unito al grido di dolore di un’umanità straziata dalle guerre, 

invitano a riflettere sull’importanza di porre nuovamente attenzione sulla que-

stione della fondazione del diritto, di riportare alla luce la centralità della per-

sona e di comprendere, attuare e vivere il Concilio Ecumenico Vaticano II. 

La persona umana e il riconoscimento della sua dignità sono al centro 

dell’ordinamento civile, di quello canonico nonché del pensiero sociale della 

Chiesa e dell’intero suo insegnamento morale. Il Concilio Vaticano II, nella 

Costituzione Pastorale sulla “Chiesa nel mondo contemporaneo”, Gaudium et 

spes, sviluppa una vera “carta” del personalismo cristiano2, definendo la di-

gnità della persona umana come “superiore a tutte le cose e i cui diritti e do-

veri sono universali e inviolabili”3. 

L’esperienza del diritto fa parte dell’esperienza umana, quindi una erra-

ta interpretazione dell’uomo e della realtà che lo circonda non può non com-

portare anche un’errata interpretazione dell’esperienza giuridica4.  

 

 

 

 

                                                           
1 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, Neotomista napoletano, 

PassionEducativa, Benevento 2011, p. 15. 
2 A. THOMASSET, Dignità della persona umana, reperibile on line sul sito http:/ 

www.aggiornamentisociali.it/articoli/dignita-della-persona-umana/ (Ult. acc. 11 aprile 2024).  
3 CONCILIO VATICANO II, Costituzione Pastorale Gaudium et spes (1965), n. 26 (in AAS 

a. 58 (1966), pp. 1025-1115). 
4 Cfr. V. DE PAOLIS, Note di Teologia del Diritto, Marcianum Press, Venezia 2013, p. 21. 

http://www.aggiornamentisociali.it/articoli/dignita-della-persona-umana/


 

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisc o 

 

146 

 

 

 

1. Introduzione 

 

Il presente lavoro di ricerca si propone come scopo quello di analizzare 

l’apporto giusfilosofico del Card. Giuseppe Prisco per evidenziare il contribu-

to del neotomista napoletano proprio all’interno del dibattito relativo alla fon-

dazione del diritto stesso. Dibattito quest’ultimo che torna alla ribalta e viene 

reso attuale dell’imponente momento di crisi o addirittura di catastrofe che 

l’umanità sta attraversando. 

Prisco è interprete di un’istanza che dovrebbe caratterizzare la coscien-

za giusfilosofica di ogni giurista che riguarda la consapevolezza del rischio 

antropologico che è connesso con erronee prospettive di fondazione del dirit-

to. Sotto certi aspetti il rischio è legato a quell’insensata epoché, che, sospen-

dendo ogni giudizio, consiste nell’astenersi dal chiedersi seriamente il perché 

del diritto, il senso e la portata della ricerca giuridica, preferendole una più 

comoda descrizione degli istituti e finendo, così, per ridurre l’intero discorso 

giuridico al rango di sterile tecnicismo. Il rischio antropologico diventa politi-

co e si concretizza negativamente, allorché si fa derivare in maniera diretta lo 

jus dal potere, assolutizzando la norma positiva e trascurando ogni superiore 

dimensione di giustizia5. 

 

2. L’auditus mundi e l’auditus Thomae  

 

Giuseppe Prisco è considerato un esponente di grandissimo spicco nella 

cultura napoletana dell’Ottocento. Per apprendere appieno il suo pensiero oc-

corre tener conto della sua appartenenza alla scuola filosofica neotomista na-

poletana. Egli fu esponente di spicco di quel movimento filosofico che tentò 

di risvegliare l’interesse per la filosofia di Tommaso d’Aquino molto prima 

della sua solenne rivalutazione operata dall’enciclica Aeternis Patris, promul-

gata da Leone XIII nel 18796.   

 
“Lo studio diventa in Prisco duplice: da un lato l’auditus mundi, 
che è l’ascolto continuo delle voci della cultura a lui contempora-

nea, per cogliere con immediatezza e precisione istanze, temi e pro-

blemi dell’uomo del suo tempo; dall’altro l’auditus Thomae, cioè 

l’attenzione alla filosofia di S. Tommaso, effettuato, però, con 

                                                           
5 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., pp. 11-12. 
6 Cfr. Ivi, p. 43. Per una presentazione generale dell’illustre personaggio cfr. ID., Giuseppe 

Prisco e il neotomismo napoletano, in “Rivista di Storia e Letteratura Ecclesiastica”, a. XXIX 

(2023), n. 2, pp. 59-95. 



 

 GIANPAOLO LANGELLA 

 

147 

 

 

 

quell’acume critico che riesce a far opera di saggia mediazione tra i 

contenuti di una philosophia che verrà detta perennis e le istanze di 

una cultura in continua e costante evoluzione”7. 

È proprio per l’auditus Thomae del filosofo napoletano che è necessario 

soffermarsi su un principio proprio della filosofia tomista, principio che as-

surge a criterio ermeneutico della filosofia di Giuseppe Prisco in virtù del 

quale: il diritto si fonda sull’ordine giuridico, che, a sua volta, si fonda 

sull’ordine morale.  

Questo assunto è, a sua volta, riconducibile al principio tomista secon-

do il quale l’ordine morale, in ultima analisi, si fonda sulla verità oggettiva 

delle cose, oggetto ultimo della metafisica stessa8. Per Tommaso d’Aquino, 

infatti, l’uomo non è la “norma del bene” e deve riceverla. La legge del com-

portamento fisico è in Dio la lex aeterna che prescrive l’ordine dell’universo 

così come la legge morale è in Dio la legge eterna che prescrive l’ordine che 

devono seguire le creature razionali nel loro agire9.  

 

2. I due elementi genetici del diritto e la conoscenza razionale del diritto 

 

Seguendo, ma anche attualizzando S. Tommaso, Giuseppe Prisco di-

stingue nel corso del suo lavoro una fonte soggettiva del diritto, cioè la razio-

nalità dell’uomo, e una fonte oggettiva, cioè “la legge giuridico-razionale, 

partecipazione della legge morale, che autorizza il medesimo uomo ad usare 

nel giro del lecito tutti i mezzi che ritiene opportuno a procurare il suo bene e 

quello degli altri”10. Il giurista deve, quindi, confrontarsi con questi due ele-

menti genetici del diritto e solo alla loro luce sarà possibile una soddisfacente 

fondazione del diritto stesso11. Ne deriva che è fondamentale una conoscenza 

razionale del diritto, la mancanza della quale porterebbe l’autorità civile e po-

litica a determinare natura e contenuto del diritto, autorità che avrebbe essa 

sola, in ultima analisi, il potere di stabile il bene e il male12.  

                                                           
7 Ivi, p. 45. 
8 G. PRISCO, Principii di Filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, 

Vincenzo Manfredi, Napoli 1875, pref. p. III.  
9 Cfr. C. GIACON, Le grandi tesi del tomismo (Centro di studi filosofici di Gallarate - Collana 

di saggi e ricerche, n.6), Patron, Bologna 1967, p. 281. 
10 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

V. 
11 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 56. 
12 Ivi, p. 57. 



 

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisc o 

 

148 

 

 

 

La conoscenza razionale del diritto dischiude in sé il principio per il 

quale tutto ciò che è richiesto dalla retta ragione sarà bene per l’uomo e tutto 

ciò che ad essa è opposto sarà male13. 

In tale prospettiva, rinviando al pensiero di Tommaso d’Aquino, quindi:  
“La retta ragione è il criterio per giudicare della moralità delle azio-

ni dei singoli uomini. Il criterio quindi del bene e del male morale 

non consiste nel piacere o nel dolore che un’azione può produrre a 

un individuo, nell’interesse privato o in quello pubblico, nel trionfo 

della forza o nella soppressione di ogni sensibilità o di ogni interes-

se; ma consiste nella convenienza o nella disconvenienza dell’atto 

di un individuo rispetto a quanto è richiesto dalla retta ragione, la 

quale ha di mira la perfezione propria della natura umana”14. 

 

Da ciò ne deriva anche che lo Stato è mezzo e non fine e che la legge, 

ancorché statuita da una maggioranza e promulgata da chi detiene la potestas, 

non può prescindere dalla retta ragione.  

 

3. La filosofia del diritto come scienza della giustizia  

 

Giuseppe Prisco individua così il ruolo della filosofia del diritto quale 

quello di essere “scienza della giustizia”, fondamento della legislazione posi-

tiva e strumento atto ad innalzare “l’esegesi del diritto positivo dall’umile 

condizione di glossa e di empirica interpretazione, al grado di cognizione 

scientifica”15. 

 
“Il diritto positivo, quindi, per Prisco, dovrà assurgere a sistema, 

evitando di essere, anche lontanamente, una collezione disgregata 

di leggi e la virtus organizzatrice che porterà a tale risultato non po-

trà che procedere da una “scienza più alta”, cioè la filosofia del di-

ritto. Ed è proprio verso la formulazione di questa “scienza più alta” 

che egli s’incammina nella convinzione che solo la filosofia del di-

ritto possa permettere di cogliere il principio informatore delle leg-

gi”16.   

 

                                                           
13 TOMMASO D’AQUINO, In II Ethicorum Aristot., lect. 2. 
14 C. GIACON, Le grandi tesi del tomismo, cit., p. 287. 
15 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

VI. 
16 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., pp. 58-59. 



 

 GIANPAOLO LANGELLA 

 

149 

 

 

 

Uno studio attento, fecondo, indispensabile della filosofia del diritto, 

Prisco lo individua anche nella necessità di dotare il giurista di quegli stru-

menti che consentano di superare i limiti stessi della codificazione, la quale 

non può abbracciare tutti i casi della vita17. È fondamentale quindi una cono-

scenza dei principii generali del diritto e sviluppare una competenza adeguata 

dell’analogia giuridica18. 

L’ottica di Prisco è contraria alla separazione tra ordine giuridico e or-

dine morale. Per il filosofo napoletano l’ordine giuridico è parte dell’ordine 

morale universale, la sua filosofia del diritto può dirsi di armonizzazione sen-

za confusione, come si legge dai suoi scritti:  
“La legge giuridica e la legge etica, identiche nella prima fonte e 

destinate al perfezionamento del medesimo essere, sono distinte 

quanto all’estensione, nelle qualità delle relazioni che esse hanno a 

governare. Armonizzare senza confondere, distinguere senza sepa-

rare: ecco la somma della sapienza”19. 

 

4. La questione della fondazione del diritto in Giuseppe Prisco  

 

4.1 All’origine del significato del termine “diritto” 

 

Un’ulteriore attenzione è quella che Giuseppe Prisco rivolge anche al 

linguaggio giuridico. Il neotomista napoletano nota come originariamente la 

parola diritto fu usata per “denotare il carattere etico delle azioni umane, cioè 

la rettitudine morale”20. Quindi, in tale prospettiva, nell’ordine morale natura-

le, “retto e diritto” è il cammino di un mobile che “va verso dove deve anda-

re”, così nell’ordine morale è da ritenersi “retto e diritto” l’atto che non devia 

dal suo naturale fine espresso dalla volontà orientata al bene. Il “bene” è il fi-

ne nonché prima base del diritto21. 

Andando ora a esaminare la natura stessa di quella che viene chiamata 

“rettitudine morale”, Prisco, fedele ai canoni tomisti, vi scorge tre elementi 

che ritiene rilevanti: il fine prestabilito delle libere attività umane, la stessa li-

bertà destinata a svolgersi in conformità con quel fine, un sistema di norme 

cui l’uomo deve conformarsi per raggiungere quel fine22. Tale prospettiva 

                                                           
17 Ivi.  
18 Ivi, p. 60. 
19 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

VII. 
20 Ivi, p. 2. 
21 Cfr. Ivi.  
22 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 61. 



 

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisc o 

 

150 

 

 

 

presuppone la triplice configurazione fondazionale del diritto: teologico-

giuridica, antropologico-giuridica e teleologico-giuridica23.  

La fondazione teologico-giuridica si coglie, perciò, in base al principio 

tomista per il quale il fine è Dio, “Bene assoluto” e le leggi del retto operare 

sono determinate dalle relazioni essenziali che hanno col fine, ed in tale pro-

spettiva si coglie la fondazione teleologico-giuridica24. 

Proprio per questo, per Giuseppe Prisco con diritto si indicò anticamen-

te Dio stesso, quale “norma assoluta delle relazioni dell’umano convito”25. 

Giuseppe Prisco si esprime così in merito alla norma suprema, all’ordine e al 

diritto: 
“La norma suprema di quanto ci è di buono, vero e retto, è Dio; la 

norma prossima che rende giuridica l’attività umana allorché si 

svolge in conformità di essa è l’ordine delle relazioni essenziali 

all’umano convito: la cognizione scientifica di quest’ordine di rela-

zioni è il diritto”26.  

 

4.2 L’ordine obbligatorio di leggi e relazioni alla base della solidarietà umana 

  

Alla luce di quanto asserito, il genere umano per Giuseppe Prisco forma, 

nella sua idea stessa e nella sua storia, un essere solidale e in quanto tale pre-

suppone di leggi in linea di massima comuni per tutti gli uomini. In tale pro-

spettiva anche la legge dovrà essere solidale ovvero connaturata alle condi-

zioni dell’essere e dell’operare dei soggetti27.  

Le condizioni dell’essere si desumono dalla natura umana considerata in 

sé e debbono avere, secondo l’insegnamento tomista, una relazione essenziale 

rispetto al fine stesso della natura umana, per cui “ogni rapporto essenziale fra 

natura umana e il suo fine forma la base di una vera obbligazione, la quale al-

tro non è che la morale necessità proveniente dall’intreccio necessario delle 

azioni umane col necessario fine dell’uomo”28. 

Di qui la conseguenza: la solidarietà naturale di tutti gli uomini ha alla ba-

se un ordine obbligatorio di leggi e relazioni, da cui procede non solo il dove-

re ma anche il diritto. Per il neotomista napoletano gli elementi essenziali di 

                                                           
23 Ivi. 
24 Cfr. Ivi, p. 62. 
25 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

2. 
26 Ivi.  
27 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 65. 
28 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

5. 



 

 GIANPAOLO LANGELLA 

 

151 

 

 

 

tali relazioni obbligatorie sono: a) La natura dell’obbligazione necessaria; b) 

La sua destinazione, cioè il suo fine interno ed immanente29.  

Giuseppe Prisco sostiene l’intima connessione tra questi due punti dalla 

quale ne deriva che: “tutto ciò che è conforme alle naturali esigenze della na-

tura ed al fine delle relazioni obbligatorie tra gli uomini costituisce quello che 

obiettivamente è giusto”30. 

È immediato il riferimento a S. Tommaso, secondo il quale “jus, sive ju-

stum, est aliquod opus adaequatum alteri secundum aliquem aequalitatis mo-

dum”31. 

 

4.3 Il diritto nell’ordine oggettivo e il diritto nell’ordine soggettivo  

 

Seguendo Tommaso d’Aquino, Giuseppe Prisco pone il fondamento del 

diritto in Dio stesso. Il diritto, infatti, nell’ordine oggettivo “è la facoltà impe-

rativa di Dio, il quale comanda di conservare le proporzioni nelle relazioni es-

senziali all’umano consesso”32. 

 
«Il diritto come potere dell’uomo nasce dal diritto come potere di 

Dio. La sua dinamica è di partecipazione, la sua portata limitativa e 

autorizzativa. La portata “limitativa” tenderà ad impedire che possa 

essere legittimamente esercitato ciò che è contrario a quell’ordine di 

relazioni; la portata “autorizzativa” tenderà a dichiar lecito ciò che è 

naturale conseguenza di essere»33.  

 

Se il diritto nell’ordine oggettivo può essere così definito, quello in sen-

so soggettivo è per Prisco: “inviolabile potestà morale dell’uomo, la quale lo 

autorizza a svolgersi secondo le proporzioni delle relazioni essenziali 

dell’umano consesso”34.  

Prisco individua il diritto in senso soggettivo come una potestà ovvero 

una potestà di operare in un modo o nell’altro; esso viene configurato come 

potestà morale in quanto anche in senso soggettivo si fonda sempre su una re-

                                                           
29 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., pp. 65-66. 
30 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

6. 
31 TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, II-II, q. 56, a. 2. 
32 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

6. 
33 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 67. 
34 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

7. 



 

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisc o 

 

152 

 

 

 

lazione di ordine morale. Esso è ancora definito come potestà inviolabile, in 

quanto il diritto in se stesso contiene una relazione essenziale con l’altrui do-

vere35. E, partendo dal principio per il quale il diritto è inviolabile potestà mo-

rale, ne deriva che il suo oggetto è la giustizia, definita da Prisco come la 

“legge delle reciproche relazioni tra gli uomini”36, ovvero la proporzione che 

gli uomini devono necessariamente rispettare nelle relazioni tra loro. 

Concludendo, l’essenza del diritto viene ricavata da Prisco proprio dalle 

precedenti considerazioni che negano la possibilità di collisione di diritti ov-

vero tra ordine morale e ordine giuridico. 

 
“Se, infatti, principio unico e universale è l’ordine delle relazioni 

essenziali sociali, più cose che promanano dallo stesso principio e 

mirano al medesimo fine non potranno essere fra loro opposte e 

l’ordine non può volere due diritti opposti senza cambiarsi in disor-

dine, giacché di due diritti opposti uno deve essere conforme 

all’ordine e l’altro deve essergli contrario. Quindi la reale opposi-

zione tra gli umani diritti sarebbe innanzitutto una contraddizione 

nella realtà obiettiva dell’ordine”37. 

 

È evidente che il diritto soggettivo è in rapporto di stretta dipendenza 

col diritto oggettivo, analogamente a come l’effetto stia alla causa e il norma-

to alla norma38.  

 

5. La persona umana nella filosofia di Giuseppe Prisco 

 

5.1 Centralità 

 

La questione della fondazione del diritto non può che rinviare anche al 

concetto di persona. In tale prospettiva a Prisco si deve anche il merito, nella 

sua appassionata trattazione, di aver anticipato istanze e strumenti metodolo-

gico-giuridici che non solo sono contemporanei e attualissimi, ma pregnanti, 

come soprattutto la centralità della persona nell’universo giuridico39. 

Giuseppe Prisco, indagando su quale siano le condizioni che si esigono 

affinché il soggetto possa vantare un vero diritto, individua nella persona 

                                                           
35 Cfr. D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., pp. 149-150.  
36 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

63. 
37 Ivi, p. 117. 
38 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 69. 
39 Ivi, p. 13. 



 

 GIANPAOLO LANGELLA 

 

153 

 

 

 

umana la presupposizione necessaria di ogni diritto soggettivo. Secondo il 

neotomista napoletano soggetto del diritto soggettivo può essere soltanto 

quello nel quale gli elementi essenziali di quel diritto possano assumere forma 

concreta40.   

L’essenza del diritto soggettivo necessita di intelligenza, libertà, e pote-

re, proprietà queste che si possono ritrovare solamente nella persona umana41.  

Intelligenza, libertà e potere esterno sono le facoltà necessarie per Pri-

sco a dare esistenza al diritto: l’intelligenza, ovvero la facoltà di apprendere 

quell’ordine di proporzione che gli uomini devono mantenere e sul quale si 

fonda il diritto; la libertà, strumento privilegiato mediante il quale la volontà 

sceglie i mezzi più idonei per realizzare il bene; il potere esterno, capace di 

“recare ad atto i concepimenti dell’intelligenza e le libere determinazioni del-

la volontà”42, in quanto il diritto è un’attività essenzialmente di relazione e gli 

uomini comunicano soltanto mediante quelli che vengono chiamati atti ester-

ni43. 

Prisco, inoltre, pone la persona umana tra le cinque condizioni di ogni 

diritto concreto:  
“La persona umana come soggetto, un titolo senza il quale non sa-

rebbe rapporto di diritto, un soggetto senza il quale mancherebbe di 

materia, un fatto o un atto che lo individua in un soggetto capace di 

diritto, un oggetto senza il quale mancherebbe di materia, un fatto o 

un atto che lo individua in un soggetto capace di diritto e un sogget-

to obbligato senza il quale mancherebbe uno dei termini del rappor-

to giuridico”44.  

 

Per Prisco la persona umana non è solo soggetto di diritto concreto ma 

è il centro della vita giuridica:  

 
“Il centro della vita giuridica è la persona umana; gli sono i poteri 

giuridici dell’uomo che si manifestano ne’ rapporti giuridici e 

l’insieme delle leggi riguardanti ciascun ordine di essi forma un 

istituto giuridico”45. 

                                                           
40 Cfr. Ivi, p. 156. 
41 G. PRISCO., Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

84. 
42 Ivi, p. 86. 
43 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 155. 
44 G. PRISCO., Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

87.  
45 Ivi, pp. 87-88. 



 

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisc o 

 

154 

 

 

 

5.2 Fondamento giusfilosofico della dignità della persona umana  

 

È interessante, inoltre, notare come nel diritto romano operava la di-

stinzione tra uomo e persona, in quanto non tutti gli uomini erano considerati 

persona, cioè homo cum statu quodam consideratus vale a dire uno stato che 

era qualitas cuius ratione homines diverso jure utuntur. Un servo, ad esem-

pio, era personam legibus non habentes, e, quindi veniva perciò enumerato 

inter res quae in fundo sunt e si aveva pro nullo et mortuo46.  

Prisco, pur seguendo spesso la logica giuridica romana, se ne distacca 

fortemente in tale questione, in quanto col cristianesimo cessa la distinzione 

uomo/persona, per avere un’automatica identificazione47.  

A base della trattazione è la tradizionale distinzione tra mezzi e fini nei 

rapporti che l’uomo ha con le cose e con i suoi simili. Scrive Prisco: “Le cose 

- infatti - hanno verso l’uomo il rapporto di mezzo e le persone hanno tra di 

loro il rapporto di fine”48, per cui ogni uomo, secondo Prisco, deve trattare le 

altre persone come aventi un proprio fine e non come mezzo in ordine ai pro-

pri fini. Sta qui il fondamento giusfilosofico della dignità della persona uma-

na49. È evidente che la posizione è completamente diversa da quella imperan-

te nel paganesimo, in cui, del resto, l’istituto della schiavitù aveva il suggello 

della legge.  

In tale prospettiva si ammetteva che potesse esistere un uomo che non 

avesse in sé il proprio fine, ma nasceva per servire altri uomini, cioè si am-

metteva che potessero esistere “uomini che naturalmente sono servi ed altri 

che naturalmente nascono padroni di altri uomini”50. Ciò equivale a dire che 

servo e padrone non sono eguali in quanto uomini, poiché il servo come tale è 

un mezzo ed il padrone è un fine51.  

L’antropologia tomista, riferimento della filosofia di Prisco, per cui 

l’uomo è per essenza ordinato al bene supremo, non può tradursi in un im-

pianto giuridico che neghi alla persona in sé il proprio fine52.  

                                                           
46 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 163. 
47 Ivi, p. 161. 
48 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., 

p.137. 
49 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 237.  
50 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., 

p.137. 
51 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 237. 
52 Ivi, p. 238. 



 

 GIANPAOLO LANGELLA 

 

155 

 

 

 

La schiavitù, scrive Prisco, non consiste in altro se non negare a una ca-

tegoria di uomini di avere diritti, codificando, in un certo senso, le persone 

stesse53.  

 

5.3 Fondamento del diritto alla libertà dell’uomo  

   

Per Prisco la dignità dell’uomo viene giuridicamente fondata sulla sua 

stessa natura ontologica e il diritto alla libertà è a questa connessa. Prisco sot-

tolinea il senso e la portata del termine libertà perché si rende conto che esso 

va definito non come mera facoltà d’arbitrio ma come libertà-per cioè funzio-

nale al fine supremo per cui l’uomo è per natura preordinato54.   

La libertà per Prisco è lasciare pieno gioco all’attività specifica della 

natura, per cui per capire la libertà occorre spiegare quale sia, appunto, 

l’attività specifica della natura umana55. 

Alla luce dell’antropologia tomista, l’uomo ha una sua natura sensitiva 

e ragionevole, che è servita da molte facoltà, mosse dalla volontà a sua volta 

regolata dalla ragione56. La vera libertà nell’uomo allora “sta nel non trovare 

ostacoli a volere quel bene, a cui tende la sua volontà, indirizzata dalla ragio-

ne”57. 

Sul piano giuridico-politico, alla luce di quanto detto, è facile dimostra-

re come la libertà non sia nemica dell’ordine e nemmeno l’ordine della liber-

tà58. La libertà non è nemica dell’ordine, né lo può essere poiché “non è pos-

sibile sia contrario alla libertà, ciò che contrario alla ragione, se è vero che la 

libertà dipende dalla ragione. Ora l’ordine non è contrario all’intelligenza, 

forma il naturale suo obietto, dunque non è nemico della libertà”59 e lo stesso 

ordine “ha bisogno del suo compimento nell’ordine morale”60. 

Per Prisco, quindi, dall’operare morale della libertà sorge l’ordine, per 

cui non c’è libertà al di fuori dell’ordine né ordine senza libertà61. La libertà è 

                                                           
53 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

137. 
54 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco. Neotomista napoletano, op. cit., p. 

252. 
55 Ivi, pp. 242-243. 
56 Ivi. 
57 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

153.  
58 Ivi, p. 154.  
59 Ivi. 
60 Cfr. J. ROUSSEAU, Il Contratto sociale, tr. it., Milano, Rizzoli, 2005., lib. I, c. IV.  
61 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 244. 



 

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisc o 

 

156 

 

 

 

essenzialmente teleologica, cioè data all’uomo per realizzare ciò che forma lo 

scopo ultimo della volontà umana e dipende da essa come il normato dalla 

sua norma. Essa dipende dalle leggi di giustizia che naturalmente debbono re-

golare i rapporti sociali62.  

Nell’idea di libertà Prisco individua tre elementi: “una facoltà la quale 

si determina ad agire per virtù propria; una legge conosciuta dall’intelletto, 

che indirizza quella facoltà al suo fine; l’esenzione da ogni ostacolo nel suo 

esplicamento”63. 

Parallelamente ai due momenti che caratterizzano la volontà umana “in-

terno volere” ed “esterno operare” anche la libertà si distingue in interiore ed 

esteriore, morale e giuridica. La prima è facultas di scegliere fra i vari mezzi 

che conducono al bene il più idoneo; la seconda consiste nel non trovare osta-

colo da parte dei nostri simili al conseguimento del bene stesso64.  

Ciò che interessa specificamente al giurista è la libertà esteriore o giuri-

dica, che si fonda sulle relazioni sociali e trova la sua perfezione compiuta 

nello Stato, società ricca ed organica65. 

I concetti di libertà interiore e di libertà esteriore sono contenuti per 

Prisco nel concetto di libertà di coscienza. La libertà di coscienza riconosce 

che l’uomo è degno di rispetto in quanto è ente che liberamente può tendere al 

suo scopo66. Questa libertà va intesa per Prisco, fedele all’insegnamento tomi-

sta, come “il dettame della ragion pratica, la quale giudica doversi fare o no 

un’azione”67. In altre parole la coscienza si configura come una sorta di giudi-

zio interno sulla moralità di una data azione68.  

In tale prospettiva, i principi morali vengono conosciuti dall’intelletto e 

applicati ad una data azione. La relazione di conformità di una data azione ai 

principi ne costituisce la moralità, per cui “la libertà di coscienza mette capo 

nelle relazioni che passano tra il pensiero umano e le relazioni obiettive del 

buono e del giusto”69.  

Una volta dimostrato che l’uomo è ente morale per natura ordinato al 

fine supremo, si concluderà che egli ha il diritto al riconoscimento della mas-

                                                           
62 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

155. 
63 Ivi, p. 156. 
64 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 245. 
65 Ivi. 
66 Ivi, p. 246. 
67 TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, I, q. 59, a.13; II-IIae., q. 19, a. 5. 
68 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 247. 
69 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

158. 



 

 GIANPAOLO LANGELLA 

 

157 

 

 

 

sima dignità personale. Da questo ne conseguirà anche che, dovendo aderire 

al fine supremo con quello che Prisco chiama “volontario ossequio”, ha, 

quindi, diritto alla libertà di coscienza70. Tale diritto coincide con quello di 

operare il proprio bene secondo il dettato del proprio giudizio, che Prisco de-

finisce anche diritto d’indipendenza71. 

 

6. Il principio dell’indipendenza giuridica  

 

L’indipendenza è proprio quello stato per cui un essere non dipende da 

un altro e il diritto d’indipendenza scaturisce dall’uguaglianza fra uomo e 

uomo. Il fine, infatti, è uguale proprio perché ogni uomo ha per fine il vero, il 

buono, il giusto; uguali sono i mezzi, perché l’intelletto e la volontà come tali 

sono pari. In tale prospettiva scrive Prisco: “dov’è uguaglianza ivi non è di-

pendenza”72.  

Portando il ragionamento sull’homo iuridicus in concreto, per Prisco le 

relazioni dell’uomo si riducono a tre: l’uomo è soggetto individuale, ma è in-

serito in una famiglia e, in termini ancora più ampi, in uno Stato. Ne deriva 

che in questo triplice ordine di relazioni il principio dell’indipendenza giuri-

dica coesiste col dovere di dipendenza73. Nei rapporti tra individui considerati 

gli uomini come soggetti individuali vi saranno differenti attitudini specifiche, 

fisiche e morali e da questa differenza potrà derivare un dovere di dipenden-

za, dovere solamente di natura morale74. In merito Giuseppe Prisco scrive:  

 
“una ragione più debole e meno sviluppata può con maggiore sicu-

rezza trovare il bene allorché si assoggettata ai lumi superiori di una 

ragione più gagliarda e più sviluppata, poiché l’uomo ha il dovere 

di cercare il bene dove conosce con la sua ragione di poterlo trovare 

con sicurezza, se fosse dovere giuridico, sarebbe mestiere che una 

ragione individuale più sviluppata e ricca di cognizioni avesse dirit-

to di maggioreggiare sopra di questa e imporle le sue convinzioni”75 

 

                                                           
70 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 249. 
71 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

168. 
72 Ivi, p. 169. 
73 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 250. 
74 Ivi. 
75 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

169.  



 

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisc o 

 

158 

 

 

 

In definitiva chi rifiuta nei rapporti individuali di assoggettarsi a lumi 

superiori viola un dovere verso se stesso ma non certo un diritto altrui76. È 

possibile cogliere come “il diritto d’indipendenza, associato al dovere giuridi-

co di dipendenza, è più chiaro in quell’organica e ricca aggregazione di uo-

mini che è lo Stato”77, in quanto non v’è società senza autorità, né autorità 

senza indipendenza.  

L’autorità civile per Prisco infatti è l’affermazione del diritto nel suo 

massimo grado di sviluppo, poiché “unifica il pensiero, i voleri e le operazio-

ni dei singoli, e fornisce tutte le condizioni affinché essi, nel bene comune, ot-

tengano il loro bene individuale. Se tale è la natura dell’autorità civile, il pre-

starle obbedienza si riduce in ultima analisi a secondare la tendenza del pro-

prio diritto ed usare della vera indipendenza giuridica”78.  

Lo sviluppo di tale trattazione porta a comprendere quanto i termini del 

problema non hanno un valore in sé ma solo in relazione al fondamento che è 

l’Essere e al fine che è il bene comune.  

 

7. Conclusioni 

 

La preziosità del contributo di Giuseppe Prisco, in ambito giuridico, va 

individuata nella riflessione e nella soluzione da lui proposta relativa alla 

vaexata quaestio della fondazione del diritto79.  

“Fondare il diritto” significa ripensare alle fondamenta del diritto stes-

so. Senza incorrere nel rischio di applicare il pensiero del giurista dell’800 al-

le categorie e alle esigenze moderne, stravolgendolo, il presente lavoro di ri-

cerca ha ritenuto indispensabile mettere in luce la filosofia del diritto di que-

sta illustre figura, costatando che Prisco, come giurista, eviti quel diritto 

astratto, sostanziato tecnicamente da generalizzazioni progressive, e rifugi in 

un piano di indagine dove tutto è oggetto di razionale e logica dimostrazione. 

È imprescindibile soffermarsi sulla missione del giurista presentata da Prisco 

quale quella di essere operatore culturale e filosofo capace di cogliere i valori 

ed elevarli a sistema sempre, evitando dogmatismo o vuoto concettualismo 

sociologico. Il giurista, in altri termini, non può essere, quindi, uno strumento 

politico del potere, poiché l’essere ed i valori precedono il potere e addirittura 

                                                           
76 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 251. 
77 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell’etica. Diritto individuale, cit., p. 

170. 
78 Ivi, pp. 170-171. 
79 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 11. 



 

 GIANPAOLO LANGELLA 

 

159 

 

 

 

lo fondano. In tale prospettiva difendere la giustizia ideale per Prisco significa 

rigettare l’aberrante principio potestas facit ius80. 

Come si è avuto modo di argomentare, il motivo ispiratore di fondo del-

la produzione giuridica di Prisco è da ricercarsi nella convinzione sempre 

emergente che il diritto si radichi nell’orizzonte filosofico e, più specifica-

mente, in quello ontologico, cioè nella filosofia dell’essere. Non è azzardato, 

quindi, asserire che Prisco prospetti una vera e propria “ontologia del diritto”. 

La ratio e le regole degli istituti giuridici sono tratti con coerente consequen-

zialità da quelli che il neotomista napoletano chiama “principi filosofici su-

premi” e lo stesso costitutivo formale del diritto viene fondato sull’orizzonte 

giuridico, che si fonda sull’ordinamento morale, il quale a sua volta si fonda 

sull’orizzonte ontologico81.  

È proprio per le ragioni esposte che per Prisco la missione del giurista 

presuppone un’opzione filosofica in quanto la fondazione dei valori giuridici 

è necessariamente ontologica e richiede strumenti logico-operativi squisita-

mente filosofici. È questa l’immagine che assurge ad eredità che Giuseppe 

Prisco lascia: il giurista è essere l’uomo della Giustizia82.  

 

 

                                                           
80 Cfr. Ivi, p. 265-266.  
81 Cfr. Ivi, p. 255. 
82 Ivi, p. 266. 



 

 

160 

 

 

 

 

 



 

 MARCO CIRILLO 

 

161 

 

 

 

 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona: dal rito alla prassi pedagogi-

co-pastorale 

 

di Marco Cirillo 

 

 

1. Montevergine e il culto mariano 

 

1.1 Guglielmo da Vercelli e la fondazione dell’abbazia 

 

Su una delle vette del massiccio del Partenio1 in Campania, sorge il santuario 

di Montevergine dedicato alla Vergine Maria, meta di pellegrinaggio tra le 

più frequentate nell’Italia meridionale.  

 La Legenda de vita et obitu Sancti Guilielmi confessoris et heremitae, 

custodita nella Biblioteca Statale di Montevergine, è la prima biografia del 

fondatore, Guglielmo da Vercelli2; seguendo tale testimonianza, di poco po-

steriore agli eventi narrati, è possibile ricostruire in maniera attendibile la sua 

vita. Nato a Vercelli nel 1085, intorno all’anno 1114 si stabilì sul monte irpi-

no, e dopo circa un anno di vita solitaria, venne raggiunto da un altro monaco 

pellegrino, che decise di restare con lui diventando così il suo primo discepo-

lo. A lui se ne aggiunsero presto degli altri, compresi alcuni sacerdoti, cosic-

ché venne a formarsi nel giro di pochi anni una piccola comunità cenobitica, 

spesso visitata dagli abitanti dei paesi a valle attirati dalla fama dei monaci e 

del loro rigore ascetico. A questo punto si presentò il bisogno di dotarsi una 

regola di vita, e fu adottata quella già plurisecolare di Benedetto da Norcia3, 

accompagnata però da una forte impronta mariana. Inoltre fu eretta la prima 

chiesa, dedicata dal vescovo di Avellino Giovanni I nella Pentecoste del 

1126. Ben presto divenne un vero e proprio luogo di pellegrinaggio, non solo 

                                                           
1 Il Partenio si eleva nella catena montuosa dell’Appennino campano nel territorio dell’Irpinia, 

in Provincia di Avellino, all’interno del Comune di Mercogliano, con un’altitudine di 1493 

metri s.l.m. 
2 Legenda de vita et obitu Sancti Guilielmi confessoris et heremitae, codice 1. Composta in 

più fasi tra la metà del XII secolo e gli inizi del XIII, la Legenda fu poi trascritta tra la prima 

metà del sec. XIII e l’inizio del XIV in due manoscritti, uno in scrittura beneventana, l’altro in 

gotica, che sono giunti fino a noi. Per l’edizione critica integrale: G. MONGELLI, La prima 

biografia di S. Guglielmo da Vercelli fondatore di Montevergine e del Goleto. Testo critico 

latino con la versione italiana a fronte, Abbazia di Montevergine e Badia del Goleto, Monte-

vergine 1979.   
3 Norcia, 2 marzo 480 - Montecassino, 21 marzo 547.  



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

162 

 

 

 

dalle zone circostanti ma anche da lontano, tanto che fu necessaria la costru-

zione di un ospizio per l’accoglienza dei pellegrini, sempre più numerosi. La 

comunità cominciò ad ottenere, grazie a continue donazioni e lasciti, un co-

spicuo patrimonio di beni mobili e immobili4, e si presentò l’esigenza di un 

riconoscimento giuridico sia civile che canonico, come tutela da eventuali in-

gerenze. Pertanto, nello stesso anno della Dedicazione della chiesa, tramite 

uno Scriptum securitatis: 

 
“Il vescovo di Avellino, Giovanni, dietro esplicita richiesta di un re-

ligiosissimo cristiano di nome Guglielmo, che sul monte detto Ver-

gine aveva costruito un ospizio, una chiesa ed un monastero, gli 

concede l’esenzione dalla giurisdizione episcopale, riservandosi 

l’annuo censo di una libbra di cera”5.  

 

In seguito anche numerose bolle papali confermeranno l’indipendenza 

di Montevergine da qualsiasi controllo episcopale, sancendone lo status cano-

nico di abbazia nullius, che conserva tuttora come abbazia territoriale6. Nel 

1128 Guglielmo decise di lasciare Montevergine per ritrovare un luogo di 

maggiore solitudine, dopo aver nominato il monaco Alberto suo sostituto ma 

non successore, poiché vi tornò più volte conservandone l’autorità7. 

In questa fase della sua vita, si stabilì dapprima a Laceno, sempre in Ir-

pinia, in compagnia di altri cinque confratelli, che però presto lo abbandona-

rono per le condizioni di vita eccessivamente dure in inverno. Quindi, dopo 

essere stato visitato dal monaco Giovanni da Matera, e aver vissuto insieme 

per un certo periodo, i due si separarono, dirigendosi Giovanni verso il Gar-

                                                           
4 Come testimoniato dalle numerose Cartulae offertionis conservate presso la Biblioteca 

statale di Montevergine: Abbazia di Montevergine. Regesto delle pergamene, a cura di P.M. 

TROPEANO, Istituto Poligrafico dello Stato, Roma 1956-1962. 
5 Codice Diplomatico Verginiano, vol. II, a cura di P.M. TROPEANO, Padri Benedettini, 

Montevergine 1978, Pergamena n. 155, pp. 234-240. 
6 “Prelatura territorialis aut abbazia territorialis est certa populi Dei portio, territorialiter 

quidem circumscripta, cuius cura, specialia ob adiuncta, committitur alicui Praelato aut 

Abbati, qui eam, ad instar Episcopi dioecesani, tamquam proprius eius pastor regat” (Codex 

Iuris Canonici, LEV, Città del Vaticano 1983, can. 370. 
7 Si legge in uno Scriptum confirmationis del 1133 che “Il vescovo di Avellino, Roberto, 

avendo saputo che il religiosissimo cristiano di nome Guglielmo aveva lasciato Montevergine 

e passato il governo dell’abbazia ad un religioso di nome Alberto, si reca sul monte per 

procedere alla benedizione abbaziale del nuovo superiore in conformità alle carte di 

fondazione; sennonché Alberto rifiuta la dignità abbaziale e chiede che gli vengano 

confermate le stesse libertà ed esenzioni già precedentemente concesse dal vescovo Giovanni 

al fondatore” (Codice Diplomatico Verginiano, cit., vol. III, Pergamena n. 210, pp. 33-39). 



 

 MARCO CIRILLO 

 

163 

 

 

 

gano (dove avrebbe fondato il Monastero di Pulsano) e Guglielmo verso il 

monte Cognato nei pressi del fiume Basento, in Lucania. Qui fondò il Mona-

stero che avrebbe preso il nome di Santa Maria di Serra Cognata; a questa se-

conda fondazione seguì nel 1133 quella dell’abbazia del Goleto, presso 

Sant’Angelo dei Lombardi, anche con un monastero femminile. Nel 1142, 

all’età di 57 anni:  

 
“Il venerabile confessore ed eremita di Cristo, liberato dal carcere 

della carne, alla chiamata del Signore, volò ai regni celesti, 

nell’anno 1142 dell’incarnazione del Signore, 12° di regno 

dell’illustrissimo re Ruggiero, quinta indizione, il giorno 24 giu-

gno”8. 

 

Venne sepolto al Goleto, e nel 1807 le sue spoglie furono trasferite a 

Montevergine dove riposano tuttora. Canonizzato nel 1785 da Pio VI, fu pro-

clamato patrono dell’Irpinia da Pio XII nel 1942.    

 

1.2 Il culto di Mamma Schiavona tra pietà popolare e liturgia 

 

La devozione mariana, come già accennato, costituisce fin dalla fonda-

zione un aspetto essenziale della spiritualità di Montevergine, e la sua storia è 

strettamente legata alle icone che nel corso dei secoli hanno attirato la devo-

zione dei fedeli. Già nel 1125 Guglielmo fece intitolare alla Vergine Maria la 

primitiva chiesa appena costruita, e da quel momento in poi i documenti uffi-

ciali avrebbero riportato il titolo abbaziale di “Monastero di Santa Maria”. 

Quando Guglielmo lasciò la direzione della comunità ad Alberto9, già 

vi si venerava un’immagine detta tuttora “Madonna di san Guglielmo”, cono-

sciuta anche come “Madonna del latte” perché rappresentata nell’atto di por-

gere il seno al Bambino10. Ad essa continuarono ad accorrere per devozione i 

pellegrini sempre più numerosi, sia individualmente che in gruppo, ormai non 

più alla ricerca del santo fondatore; la spiritualità di Montevergine assunse 

così un’impronta sempre più marcatamente mariana e devozionale.  

                                                           
8 Legenda de vita et obitu Sancti Guilielmi confessoris et heremitae, cit., c.35v (cod. 

beneventano); 81b17 (cod. gotico), tr. it. in G. MONGELLI, La prima biografia di S. 

Guglielmo da Vercelli fondatore di Montevergine e del Goleto, cit., p. 171. 
9 Abate dal 1129 al 1142. 
10 P. LEONE DE CASTRIS, Il Museo abbaziale di Montevergine. Catalogo delle opere, 

Artstudiopaparo, Napoli 2016, pp. 78-81. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

164 

 

 

 

All’inizio del periodo di dominazione degli Angioini11, nella chiesa or-

mai ampliata per rispondere alle nuove esigenze di culto, venne collocata una 

nuova icona che è divenuta celebre lungo i secoli come la vera e propria 

“Madonna di Montevergine”: 

 
“Tale dipinto rappresenta la Vergine seduta su un solenne trono di 

foggia medievale, con intarsi di tipo cosmatesco. Il capo è circonda-

to da una preziosa aureola e leggermente reclinato verso destra, con 

i grandi occhi scuri, sotto l’armonioso arco delle sopracciglia, col 

naso affilato e la piccola bocca rosea, la Madonna è avvolta in un 

mantello violaceo che le sale sulla testa lasciando visibile il velo 

ondulato sulla fronte; regge sul braccio sinistro il Bambino (…) Ai 

lati dell’aureola che circonda la testa della Madonna, due angeli 

dalle alte ali agitano rispettivamente un incensiere, nell’evidente at-

to di rendere omaggio alla Madonna, mentre altri angioletti più pic-

coli si affollano alla base del trono”12. 

 

Circa l’attribuzione dell’opera, una tradizione sorta nel XVI secolo vo-

leva che il volto della Madonna fosse stato dipinto dallo stesso evangelista 

Luca a Gerusalemme, quindi trasportato prima a Costantinopoli e poi, per vo-

lere dell’imperatore d’Oriente Baldovino II, a Napoli; la pronipote ed erede 

Caterina di Valois, insieme con il marito Filippo, principe di Taranto, 

l’avrebbero poi donata a Montevergine dopo averla inserita nel resto del qua-

dro, realizzato nel 1310 da Montano d’Arezzo, pittore attivo presso la corte 

angioina di Napoli tra XIII e XIV secolo.  

L’archeologa Margherita Guarducci tende a confermare, almeno in par-

te, la tesi tradizionale: la parte del volto sarebbe infatti stata dipinta a Costan-

tinopoli su una tavola di cedro del Libano nella prima metà del V secolo, co-

me copia di un’altra icona dello stesso periodo. Sarebbe poi stata portata in 

Occidente per essere collocata nel resto dell’icona, di cui però non viene spe-

cificata l’attribuzione13. Placido Mario Tropeano, invece, nel suo studio su 

Santa Maria di Montevergine14, contesta la provenienza orientale, e conferma 

Montano d’Arezzo come autore dell’intera opera, su commissione della fami-

                                                           
11 Sul trono di Napoli dal 1282 al 1442. 
12 M. GUARDUCCI, La più antica icone di Maria. Un prodigioso vincolo fra Oriente e 

Occidente, Roma, Istituto Poligrafico e Zecca dello Stato, Roma 1989, p. 48. 
13 Ivi. 
14 TROPEANO P. M., Santa Maria di Montevergine, Padri Benedettini, Montevergine 

2023. 



 

 MARCO CIRILLO 

 

165 

 

 

 

glia reale d’Angiò; questa è tuttora presentata come la tesi ufficiale15. In effet-

ti l’epoca della dinastia angioina, segnò per Montevergine un aumento di aiu-

to e di protezione da parte dei sovrani; in questo piano di valorizzazione rien-

trò anche la committenza di quest’opera come ex voto, collocata, come già 

accennato, nella chiesa rinnovata, in una cappella apposita realizzata dalla 

parziale chiusura della navata destra.  

Nel XVII secolo, prima un incendio (1611)16 e poi un crollo (1629) re-

sero necessaria l’erezione di una successiva basilica tra il 1630 e il 1645; que-

sta conservò in parte l’impianto della chiesa precedente, in particolare la na-

vata laterale con la cappella della Madonna.  

Nel XX secolo, dopo la seconda guerra mondiale, alla basilica seicente-

sca venne affiancata una nuova e più grande basilica, la quarta in ordine cro-

nologico, aperta al culto nel 1961. Qui venne trasferita l’icona della Madonna, 

dove rimase fino al 2010, quando venne rimossa per essere sottoposta ad un 

intervento di restauro durato quasi due anni, al termine del quale fu ricondotta 

alla sua collocazione originaria dove è tuttora esposta e venerata. 

Così come l’attribuzione dell’icona, anche l’appellativo filiale di 

“Mamma Schiavona” con cui Maria è invocata da secoli a Montevergine per 

il colore bruno del suo volto, ha trovato di recente una spiegazione ufficiale 

della sua origine e del suo significato: 

 
“L’appellativo non è da rapportare al fatto che sia nera o schiava, 

ma perché si poneva come preghiera di ringraziamento della casa 

reale di Napoli, rappresentata da Maria d’Ungheria, consorte del re 

Carlo II d’Angiò, dopo la liberazione di quest’ultimo, avvenuta nel 

novembre del 1288, dalla prigionia aragonese. La regina proveniva 

da una regione della Croazia Orientale chiamata Slavonia, o Schia-

vonia”17. 

 

Francamente appare alquanto forzato supporre che un’espressione così 

confidenziale e diretta, nata in un contesto popolare di devozione semplice, 

                                                           
15 W. ANGELELLI, La Maestà di Montano d’Arezzo a Montevergine e la pittura su tavola 

dei secoli XIII e XIV, in F. GANDOLFO-G. MUOLLO (a cura di), La Maestà di 

Montevergine. Storia e restauro, Roma, Artemide, Roma 2014, pp. 85-90. 
16 Sull’evento e le relative testimonianze, ai fini della presente ricerca, si tornerà in maniera 

più approfondita nel paragrafo 3.1. 
17 R.L. GUARIGLIA, S. Maria di Montevergine: tra culto liturgico e pietà popolare, in 

Santuario di Montevergine. Pubblicazione straordinaria per l’anno giubilare mariano 2012-

2013, Abbazia di Motevergine, Mercogliano, 2013, p. 23. La tesi è ripresa da P. TROPEANO, 

Santa Maria di Montevergine, cit., p. 11. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

166 

 

 

 

possa basarsi su una consapevolezza di vicende di politica internazionale del-

le quali sono informati gli storici moderni, ma che è molto improbabile ne 

fosse altrettanto informato il popolo irpino e partenopeo del XIII secolo. 

D’altra parte, i termini italiani “slavo” e “schiavo” condividono la stessa eti-

mologia18, infatti il termine “schiavone” verrà esteso, dopo la conquista della 

costa dalmata da parte degli Ottomani, a coloro che provenivano da tutto 

l’impero ottomano, anche e soprattutto dalle regioni abitate dai “mori”. 

L’aver sconfessato l’origine orientale dell’icona non toglie che la sua realiz-

zazione da parte di Montano d’Arezzo, quindi occidentale, segua comunque 

uno schema pittorico tipico delle icone orientali, quello cioè ascrivibile al 

modello della Όδηγήτρια (“Colei che indica la Via”), o delle cosiddette “Ma-

donne di san Luca”. Inoltre, è da tenere presente il fatto significativo che: 

 
«Al di sopra della Sacra Immagine vi fu posta l’iscrizione “Nigra et 

formosa e(s) amica mea”, adattamento e parafrasi di una famosa 

espressione riportata nel Cantico dei Cantici, “Nigra sum sed for-

mosa filiae Hierusalem”, che in epoca medievale subì una lettura 

mariologica in cui, nel caso specifico, riferendosi ai canoni del 

tempo, non esiste contraddizione tra l’essere bruna e al contempo 

bella»19. 

 

Quindi la Madonna stessa in questa iscrizione, quasi un fumetto ante 

litteram, presenta sé stessa come bruna, “schiavona” appunto. La devozione 

popolare mariana nel corso dei secoli ha contribuito ad alimentare e arricchire 

la stessa vita liturgica dell’abbazia in una stretta sinergia, non solo, come si è 

visto, nell’aspetto architettonico e artistico del luogo di culto, ma anche con 

l’incremento delle celebrazioni in onore della Madre di Dio. 

La Sacra Congregazione per il Culto divino, in applicazione della ri-

forma liturgica del Concilio Vaticano II, ha approvato nel 1973 l’Ufficio di-

                                                           
18 “Poiché il paganesimo escludeva gli Slavi dalla comunità degli umani, quelli fra loro che 

erano fatti prigionieri, venivano venduti come semplice bestiame. Così, la parola che in tutte 

le lingue occidentali designa lo schiavo (esclave, sklave, slaaf) non è altro che il nome del 

popolo slavo” (H. PIRENNE, Storia d’Europa dalle invasioni al XVI secolo, tr. it., Newton 

Compton, Roma, pp. 72-73. 
19 R.L. GUARIGLIA, S. Maria di Montevergine, cit., p. 23. Riguardo al brano biblico 

citato: “Bruna sono ma bella,/o figlie di Gerusalemme,/come le tende di Kedar,/come le 

cortine di Salomone./Non state a guardare se sono bruna,/perché il sole mi ha abbronzato”, cfr. 

1, 5-6. 



 

 MARCO CIRILLO 

 

167 

 

 

 

vino proprio20, e l’anno successivo il Messale21. Il Calendario liturgico locale 

fissa la celebrazione di Santa Maria di Montevergine, titolare della Chiesa 

Cattedrale, al 1° settembre col grado di solennità.  

 

2. L’azione rituale e il culto cristiano 

 

2.1 Simbolo, mito, rito 

 

Dalle considerazioni fin qui esposte emerge il legame inscindibile tra la 

storia del santuario di Montevergine e la ritualità religiosa, sia come liturgia 

che come pietà popolare. Il rito infatti è da sempre l’elemento elemento carat-

terizzante l’espressione dell’esperienza del sacro da parte dell’homo religio-

sus, insieme al simbolo e al mito22. In particolare, l’azione rituale costituisce 

la ripetizione attualizzante del gesto originario, narrato dal racconto mitico 

tramite il linguaggio simbolico; l’obiettivo è appunto quello di operare un col-

legamento tra una condizione primordiale e la realtà attuale, in modo da ren-

dere l’uomo partecipe della dimensione eterna del sacro, di cui egli sperimen-

ta la manifestazione nel proprio vissuto temporale.  

È necessario tenere presenti tre caratteristiche essenziali del rito sacro. 

In primo luogo esso non è mai azione “privata” bensì “pubblica”. L’azione ri-

tuale è sempre compiuta da e per una comunità, della cui religiosità è espres-

sione, anzi secondo i maggiori sociologi della religione sussiste un legame in-

scindibile tra ritualità e vita comunitaria. La partecipazione alla realtà sacra 

realizzata dal rito, non riguarda l’uomo in quanto individuo, ma la sua dimen-

sione costitutivamente intersoggettiva. Compiere un’azione rituale equivale a 

riconoscere la propria appartenenza ad un gruppo di credenti, e a confermarla 

rafforzando il legame interno. Oltre alla “socialità”, un secondo elemento es-

senziale del rito è la sua “periodicità”: il tempo del rito è tempo sacro, so-

spensione del banale fluire degli eventi per fare spazio al sacro che irrompe. 

Quasi sempre e ovunque il tempo del rito è il tempo della “festa”, in cui i le-

gami sociali sono rafforzati ma spesso anche sovvertiti, a mostrare 

                                                           
20 Proprio dell’Abbazia di Santa Maria di Montevergine. Liturgia delle ore, Padri Benedet-

tini, Montevergine 19731 (pubblicato 1982). 
21 Messe proprie di Santa Maria di Montevergine, Padri Benedettini, Montevergine 1974. 
22 “Nel significato moderno, rito vuol dire pratica regolata: protocollo, società civile, società 

segreta, religione, liturgia, culto. Il rito può essere privato o pubblico, individuale o collettivo, 

profano o religioso. Fa parte della condizione umana, è soggetto a regole precise e implica 

continuità” (J. RIES, Il mito e l’uomo, in Dizionario dei riti, a cura di M. ELIADE, tr. it., Jaca 

Book, Milano 2018, p. 37). 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

168 

 

 

 

l’importanza ma allo stesso tempo la relatività di ogni consuetudine vigente 

rispetto al modello della realtà originaria. Infine va segnalata una terza carat-

teristica essenziale del rito, la normatività: “Il rito appare da subito come una 

norma che guida lo sviluppo di un’azione sacra (...) Un rituale va seguito pas-

so passo, e non lo si può trasgredire”23. Riattualizzando l’azione mitica origi-

naria, il rito svolge una funzione ordinatrice rispetto all’intera vita del singolo 

e della comunità, poiché cala il modello ideale nella realtà concreta presen-

tandolo come compimento perfetto verso cui tendere.  

Di fondamentale importanza nella concezione simbolico-mitico-rituale 

dell’homo religiosus è l’esperienza dello “spazio sacro”, entro cui si svolge il 

rito; è il luogo della ierofania, un luogo privilegiato in cui è possibile fare 

esperienza del divino o più in generale del sacro. I luoghi sacri sono dunque 

luoghi simbolici; essi operano cioè un collegamento tra la dimensione imma-

nente e quella trascendente, tra l’ambiente naturale e quello soprannaturale. 

Tra i luoghi simbolici che gli storici e gli antropologi della religione hanno 

individuato come primordiali e universali, di particolare importanza è il sim-

bolismo sacro della montagna24: essa costituisce il luogo sacro per eccellenza 

dal momento che, per la sua stessa conformazione fisica, rende possibile ma-

terialmente ciò che a livello religioso realizza simbolicamente, avvicinare 

cioè la terra al cielo, l’uomo alla/alle divinità.  

 

2.2 Il pellegrinaggio nella vita dell’homo religiosus 

 

In quanto luogo sacro, la montagna è spesso la meta di un viaggio da 

parte dei credenti, viaggio che per le sue caratteristiche e la sua finalità è da 

considerare a tutti gli effetti un vero e proprio rito: il pellegrinaggio. In esso 

infatti ritroviamo le tre caratteristiche individuate come essenziali del rito: la 

socialità, la periodicità e la normatività.  

Innanzitutto il pellegrino è quasi sempre parte di un gruppo che si diri-

ge in forma più o meno processionale: 

 
“Come fenomeno, il pellegrinaggio è un fatto collettivo. Ogni pel-

legrinaggio fisicamente individuale si inserisce in una tradizione 

collettiva, quella appunto di una strada, di un luogo sacro, di un cul-

to o di un conformismo stabilito. (…) La società pellegrina, una so-

                                                           
23 A. ASCIONE-D. SESSA, In ascolto del sacro, Angelicum University Press, Roma 2020, 

p. 109. 
24 Per una trattazione approfondita del tema cfr. J. RIES, Simbolo. Le costanti del sacro, tr. 

it., Jaca Book, Milano 2008, vol. I, pp. 112-122. 



 

 MARCO CIRILLO 

 

169 

 

 

 

cietà alla ricerca dello straordinario, cioè di rottura o di distacco 

dalla quotidianità dei lavori e dei giorni, è una società della non-

distinzione sociale: classi, sessi, funzioni vi si fondono in una con-

fusione fisica di unità, fino a raggiungere, nei grandi momenti del 

pellegrinaggio, comunione di spirito”25. 

  

Anche quando è solo lungo il suo cammino, il pellegrino è comunque in 

comunione con la sua comunità di provenienza, con tutti coloro che nel tempo 

hanno compiuto lo stesso tragitto, con la divinità stessa che non solo sta ad at-

tenderlo, ma lo accompagna lungo il cammino stesso. Inoltre il pellegrinaggio 

avviene solitamente in momenti ben precisi: un determinato periodo dell’anno 

(ad esempio una ricorrenza), una certa età della vita (soprattutto nei riti di ini-

ziazione), o in anni straordinari (come il giubileo cristiano). 

Infine esso, seppure etimologicamente derivi da peregrinus (colui che 

cammina attraverso i campi), non è un semplice peregrinare senza meta, ma 

neppure al contrario il mero raggiungimento di una destinazione, rispetto alla 

quale il viaggio si ridurrebbe ad una necessità di tipo meccanico. Esso piutto-

sto è regolato in modo tale che sia la strada che la meta abbiano un valore 

specifico nell’economia totale del rito: 

 
“Per alcune [religioni] sarà più importante l’aspetto del viaggio e 

delle fatiche compiute per portarlo a termine, per altre sarà la meta, 

il “centro religioso”, il luogo cui si giunge e dove avviene 

l’esperienza del mistero. In ogni caso il protagonista è sempre 

l’homo religiosus”26.  

 

Il pellegrinaggio è quindi scandito da varie fasi, ciascuna delle quali ha 

una propria rilevanza simbolica e si accompagna a precise azioni rituali, le 

quali tuttavia possono variare da una religione all’altra. 

Il fine del pellegrinaggio è, come per qualsiasi altro rito, la partecipa-

zione alla dimensione del sacro, mediante la ripetizione del gesto originario 

narrato dal mito: 

 

                                                           
25 A. DUPRONT A., Pellegrinaggio, in P. POUPARD (a cura di), Dizionario delle 

religioni, tr. it., Cittadella, Casalmonferrato 1992, p. 1421. 
26 A. ASCIONE, Il pellegrinaggio nella vita dell’homo religiosus tra religiosità e pietà 

popolare, in C. MATARAZZO (a cura di), Per paschale mysterium. Studi interdisciplinari 

sulla celebrazione del mistero cristiano in onore di monsignor Salvatore Esposito, CLV-

Edizioni Liturgiche, Roma 2021, p. 1. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

170 

 

 

 

“Il pellegrino lascia le sue occupazioni abituali e si dirige verso un 

luogo sacro, un centro nel quale può realizzarsi simbolicamente 

l’incontro tra il Cielo e la terra. Abbandona il tempo profano per 

entrare nel tempo dell’evento primordiale. La sua strada è difficile, 

la sua peregrinazione è piena di pericoli. Ma la sua fede lo porta 

verso il luogo sacro, in cui il rituale gli consentirà di realizzare un 

rinnovamento della sua vita”27. 

  

Da ciò emergono due aspetti fondamentali da rilevare: in primis anche 

il pellegrinaggio, in quanto azione rituale, deve essere ancorato ad una tradi-

zione mitica, che funga da memoria condivisa della comunità e atto fondativo 

della stessa e della pratica che si va ad attuare. In secondo luogo la sua speci-

ficità rispetto alle altre forme rituali, risiede proprio nel particolare dinami-

smo del viaggio che lo contraddistingue; questo molto spesso è la rievocazio-

ne di un’analoga narrazione di un viaggio, o una fuga, o comunque uno spo-

stamento compiuto da uno o più personaggi mitici.  

Il cristianesimo ha fatto propri i simboli religiosi universali con i quali 

ha concettualizzato e trasmesso il κήρυγμα, ossia l’annuncio pasquale della 

morte e risurrezione del Cristo. La forma del mito è stata assunta spesso come 

cornice narrativa entro cui inscrivere la novità assoluta della fede nel Signore 

morto e risorto. Pertanto anche il culto cristiano ha conservato molte prassi ri-

tuali già in uso presso altre tradizioni religiose, tra le quali appunto il pelle-

grinaggio. Nel 2002 la Congregazione per il Culto divino e la Disciplina dei 

Sacramenti28 ha promulgato il Direttorio su pietà popolare e liturgia; al capi-

tolo VIII il documento tratta nello specifico dei santuari e, strettamente legato 

ad essi, del tema del pellegrinaggio cristiano29: 

 
«Il pellegrinaggio, esperienza religiosa universale, è un’espressione 

tipica della pietà popolare, strettamente connessa con il santuario, 

della cui vita costituisce una componente indispensabile: il pelle-

grino ha bisogno del santuario e il santuario del pellegrino»30.  

 

                                                           
27 J. RIES, Alla ricerca di Dio, tr. it., Jaca Book, Mulano 1992, p. 132. 
28 Dal 5 giugno 2022 “Dicastero per il Culto divino e la Disciplina dei Sacramenti”. 
29 Il santuario viene definito, riprendendo il CIC al can. 1230 “una chiesa o un altro luogo 

sacro, a cui, per speciali motivi di pietà, con l’approvazione dell’Ordinario del luogo, i fedeli 

fanno pellegrinaggio in grande numero”. Cfr. CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO 

E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI, Direttorio su pietà popolare e liturgia, LEV, Città 

del Vaticano 2002, art. 264. 
30 Ivi, art. 279. 



 

 MARCO CIRILLO 

 

171 

 

 

 

Anche nel contesto cristiano l’elemento simbolico-mitico-rituale funge 

cornice espressiva, il cui contenuto è costituito dal Mistero pasquale di morte 

e risurrezione di Cristo, annunciato e celebrato nei Sacramenti della Chiesa.  

La “popolarità” di questo atto di pietà non è sinonimo di rozzezza né di 

ingenuità, bensì di universalità, come parte di un patrimonio comune alla sen-

sibilità religiosa di tutti i popoli. Sintetizzando con un’equazione si può af-

fermare che nel culto cristiano il rito del pellegrinaggio sta alla Liturgia (che 

sola è “fonte e culmine” della vita della Chiesa31), come la forma mitica sta 

all’annuncio del κήρυγμα. In tutte le fasi, partenza, arrivo, accoglienza, per-

manenza, conclusione, il pellegrino esprime nelle diverse pratiche rituali la 

sua tensione verso il sacro. 

Il pensiero simbolico, il linguaggio mitico e la pratica rituale sono ca-

ratteri costanti e universali dell’homo religiosus, originari non in quanto pri-

mitivi o infantili, bensì come essenziali e costitutivi. La produzione di miti da 

parte di una comunità credente come espressione della propria fede, non è un 

fatto atavico e ancestrale, ma perdura, anche se in forma più debole, ancora 

oggi, continuando a orientare la religiosità popolare e le relative pratiche ri-

tuali. Ed è appunto un caso particolare di questo fenomeno che verrà preso in 

esame nelle pagine seguenti. 

 

2.3 La juta a Montevergine 

 

Già durante la vita del suo fondatore, come si è accennato, l’abbazia di 

Montevergine divenne meta di pellegrinaggio sempre più frequentata, assu-

mendo la dignità di santuario. Primo testimone del significato morale e del 

valore salvifico di questo cammino sacro è un certo Fulco, un cavaliere Cro-

ciato che nel 1139, in partenza per la Terra Santa, dona un pezzo di terra con 

arbusti “alla chiesa di Santa Maria del Monte Vergine, cui molti si avvicinano 

e lì chiedono la misericordia di Dio e il perdono dei nostri peccati innumera-

bili”32. 

Il carattere penitenziale di tale pellegrinaggio a Montevergine era con-

fermato dal precetto di astinenza da carni, latticini e uova in tutta l’area del 

santuario. Nel 1585 Vincenzo Verace e Tommaso Costo riportano, nella loro 

opera Vera istoria dell’origine e delle cose notabili di Montevergine, notizie 

                                                           
31 CONCILIUM VATICANUM II, Constitutio de Sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium 

(4 decembris 1963), n. 10, in Acta Apostolicae Sedis, a. 56 (1964), pp. 97-134 (tr. it. in Tutti i 

documenti del Concilio, Massimo, Milano 2001, p. 103). 
32 Codice Diplomatico Verginiano, cit., vol. III, Pergamena n. 255, pp. 231-234 (la tradu-

zione è nostra). 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

172 

 

 

 

di numerosi prodigi avvenuti lungo i secoli a punire la violazione di tale rigo-

re ascetico, con l’evidente fine di giustificarlo: 

 
“Né dentro del monasterio, né per lo suo distretto intorno à cinque-

cento passi, ò più in circa, non si può mangiare, né portar carne, né 

uova, né latticinij di sorte veruna; né vi è memoria, che persona 

giamai ve ne habbia ò mangiato, ò portato senza, che vi si siano ve-

duti maravigliosi effetti, come à dire ò che si sono ritrovate le carni 

piene di vermi; e sieno state pur fresche, over salate, ò cotte ò co-

mesivoglia; ò che vi s’é mossa alcuna gran pioggia, ò altri simili 

segni evidentissimi, per li quali si conosce essere volontà e bene-

placito del grande Iddio, che in tal luogo non si debbia mangiare né 

portar carne. La qual cosa è tanto nota e manifesta à tutti, che di 

tanti, che in ogni tepo vi vano, niuno ardisce portarvene: e se alcuno 

ve ne porterà, no sarà senza vedere qualcuno dè preallegati segni e 

miracoli”33. 

 

Sebbene il precetto dell’astinenza sia stato abolito dal Capitolo Vergi-

niano del 1954, resta però l’aspetto penitenziale del pellegrinaggio come iti-

nerario di purificazione spirituale, simboleggiato dall’ascesa alla montagna 

sacra. A partire da questi tratti generali, in base ai quali è possibile ascriverla 

pienamente alla pietà popolare cristiana, ‘a juta (letteralmente, in italiano 

“l’uscita”, “l’andata fuori”) a Montevergine ha assunto col tempo una propria 

fisionomia. Innanzitutto ha prevalso decisamente il carattere festivo su quello 

penitenziale, come attestano le fonti letterarie già dai primi decenni del XVII 

secolo e fino ad oggi34. Se Maria è invocata dai pellegrini come Mamma 

Schiavona, la loro gioia è quella dei figli che tornano alla casa materna nel 

giorno di festa, una gioia che si esprime nelle forme tipiche del canto e della 

danza. 

Vi ritroviamo poi declinate in maniera originale le tre dimensioni già ri-

levate come costitutive del rito del pellegrinaggio: la dimensione della socia-

lità nelle “paranze”, che in passato si spostavano su carri trainati da cavalli, 

attualmente in festosi gruppi su bus noleggiati per l’occasione o tramite la fu-

                                                           
33 V. VERACE-T. COSTO, Vera istoria dell’origine e delle cose notabili di Montevergine, 

Horatio Salviani & Cesare Cesari, Napoli 1585, p. 113. 
34 Una ricostruzione della fortuna della juta a Montevergine, tramite l’esame della relativa 

documentazione letteraria e figurativa tra Otto e Novecento è stata compiuta da G. 

MONETTI, Il pellegrinaggio a Montevergine, Mephite, Atripalda 2003. 



 

 MARCO CIRILLO 

 

173 

 

 

 

nicolare35. Vi si ritrova altresì la normatività, soprattutto nella scansione dei 

canti, sempre corali (altro fondamentale elemento di socialità), da eseguire 

nelle varie fasi: all’arrivo nel piazzale antistante il santuario; lungo i gradini 

della scala di accesso alla chiesa antica; davanti all’icona della Madonna, fino 

al saluto finale, mentre si abbandona la cappella procedendo a ritroso per non 

voltare le spalle alla Mamma Schiavona36. Infine esso ha una propria periodi-

cità; se il pellegrinaggio in forma individuale o comunque privata può com-

piersi durante tutto l’anno (anche se con una maggiore frequenza nel mese di 

maggio, tradizionalmente dedicato alla devozione mariana), la juta si svolge 

attualmente in due date precise: l’8 settembre nella Natività della Beata Ver-

gine Maria37 (la juta “dei napoletani”) e il 2 febbraio, la cosiddetta juta “dei 

femminielli”. Nelle pagine che seguono, col termine juta, salvo rare eccezioni 

che verranno specificate di volta in volta, ci si riferirà a questa seconda acce-

zione. 

 

3. I “femminielli” e la juta 

 

3.1 La ritualità popolare del femminiello e le “origini” della juta 

 

Nella tradizione popolare napoletana col termine femminiello si indica 

un soggetto di sesso biologico maschile, il quale assume abitualmente atteg-

giamenti, consuetudini e linguaggio sia verbale che non verbale propri dello 

stereotipo femminile. Tradizionalmente questa figura è pienamente assimilata 

al tessuto sociale tipico partenopeo; da ciò si può desumere l’esistenza di un 

sostrato culturale, più o meno implicito, per il quale il femminiello può trovare 

una sua collocazione nell’ordine sociale, a patto che la sua immagine pubblica 

rientri nello schema binario dei generi, come omologata al modello femmini-

le. In tale contesto culturale, il rito della juta dei femminielli al santuario di 

Montevergine, si presenta appunto come un rito sui generis con una propria 

particolarità.  

                                                           
35 La s.s. 88 bis che porta a Montevergine da Ospedaletto d’Alpinolo è stata inaugurata nel 

1931; al 1956 invece risale l’inaugurazione della linea funicolare di collegamento da 

Mercogliano. 
36 Giunti in cima, prima dell’omaggio a Mamma Schiavona nella Cappella della chiesa 

antica, vi è il momento liturgico della celebrazione eucaristica, fulcro dell’intero 

pellegrinaggio. 
37 Tale festa del Calendario Romano è indicata col grado di solennità nel Proprio di 

Montevergine, in quanto giorno titolare della chiesa Cattedrale fino al 1742. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

174 

 

 

 

Quella che potrebbe essere la più antica attestazione della presenza ri-

tuale dei femminielli al santuario di Montevergine, e che consentirebbe quindi 

di individuarne un termine ante quem, risale al drammatico incendio avvenuto 

nell’abbazia la notte tra il 21 e il 22 maggio 1611, in occasione della juta di 

Pentecoste. Il sacerdote Carlo Pinto, pochi mesi dopo l’evento ne stende un 

resoconto38, nel quale dapprima mette in luce le dinamiche dell’incendio che, 

divampato a partire dai locali della foresteria, aveva causato la morte di diver-

se centinaia di persone. Poi passa a descrivere lo spettacolo dei corpi, ritrovati 

il giorno seguente, dei pellegrini che si erano ammassati verso l’uscita per la 

ressa della fuga. A riguardo il cronista annota due particolari, nei quali egli ri-

tiene di aver individuato l’origine soprannaturale della sciagura, incorsa come 

punizione per i comportamenti deplorevoli dei pellegrini. La prima di queste 

trasgressioni consisteva nell’aver violato le proibizioni alimentari; la seconda, 

ancora più grave, sembra invece riguardare il tema in oggetto: 

 
“Di queste siffatte cose da mangiare molte sopra molti trovate si 

sono, e quel ch’è peggio, e degno d’ogni biasmo, e detestatione, in 

alcuni morti giovani, che erano d’habito feminile, & in alcune gio-

vanette del maschile vestimento ammantate; & quindi van i giudi-

tiosi contemplando (lasciato il rimanente negli alti, e segreti giuditij 

di Dio) essere nato tutto il male, e del fuoco il dannaggio, e di tanti, 

e tanti la perditione senza punto avervisi nè lancia ho spada, nè altra 

forte d’armi da nemica mano adoperate. Questa è stata alla fine 

(come imaginar potemo) opera della irata, e giusta mano di Dio, il 

quale hà soluto il maledetto misfatto della concupiscenza, e della 

dishonestà, & la sceleratezza del bestiale appetito, e co’lunghi, & 

sommergenti diluvij, & con le pioventi bracie, e con putente solfo 

spaventevolmente punire”39. 

 

                                                           
38 C. PINTO, Dello spaventevole e miserabile avvenimento del fuoco acceso in 

Montevergine nel Regno di Napoli, Giovanni Giacomo Carlino, Napoli 1611. Nello stesso 

anno l’autore ne realizza una sintesi, pubblicata col titolo Della gente morta e del palagio 

bruciato in Montevergine luogo dei padri dell’Ordine di S. Guglielmo vera e leale historia da 

DCP descritta, Giovanni Giacomo Carlino, Napoli 1611. 
39 C. PINTO, Dello spaventevole e miserabile avvenimento del fuoco acceso in 

Montevergine nel Regno di Napoli, cit., pp. 15-16. 



 

 MARCO CIRILLO 

 

175 

 

 

 

Lo stesso evento viene narrato dal gesuita Pietro Antonio Spinelli nel 

trattato di mariologia Maria Deipara Thronus Dei40, di qualche anno poste-

riore:  

 
«Quell’altra cosa molto riprovevole, che è emersa in una certa rela-

zione pubblicata a stampa, sull’incendio del santuario, riguarda al-

cuni uomini che, con falsi abiti, come si è capito dai corpi nudi, in-

dossavano abiti femminili; al contrario, alcune donne avevano in-

dossato abiti maschili, il che si ritiene fosse stato fatto per compiere 

un qualche crimine in maniera più libera. Né tuttavia li allontanava 

da tali azioni indegne e profane la sacralità del luogo: né la purezza 

e la maestà della Deipara, a cui era dedicato il tempio; né la sacra 

solennità dello Spirito Santo, autore di ogni santità e avverso a ogni 

malvagità. Ma, senza far caso a ciò, bevevano, come si dice in 

Giobbe 15, “come acqua l’iniquità”, e, come per gioco, non teme-

vano di provocare con i peccati la tremenda maestà di Dio e la sua 

bontà. Perciò, come si legge nel Salmo 77, “Un fuoco è stato acceso 

contro di loro, e l’ira di Dio è salita sopra di loro”»41.  

 

A distanza di trent’anni l’opera dello Spinelli verrà citata come fonte da 

Gian Giacomo Giordano, con uguale intento moralistico, nelle Croniche di 

Monte Vergine42. L’autore intende denunciare lo spirito profano e gli eccessi 

smodati che caratterizzavano la juta di Pentecoste, corrompendo lo spirito au-

tentico del pellegrinaggio cristiano. L’episodio del 1611 viene considerato 

l’esito drammatico della degenerazione morale del rito, e compimento degli 

ammonimenti che già dal secolo precedente esprimevano il disappunto da 

parte dell’ordine Verginiano per la condotta dei pellegrini alla juta: 
“Nel giorno seguente alla notte, nella quale successe l’incendio, 

mentre al miglior modo possibile si seppellivano quei tanti cadave-

ri, nel lavarli le vesti di prezzo, che portavano, per restituirli alli lo-

ro parenti, come già si fece, furono ritrovati alcuni corpi di huomini 

morti vestiti da donne, & alcune donne morte vestite da huomini; 

segno, & inditio chiaro, & evidente delle dishonestà, e sceleraggini, 

che quelli tali così ritrovati, o havevano commesso, o volevano 

                                                           
40 P.A. SPINELLI, Maria Deipara Thronus Dei. De virginis beatissimae Deiparae Mariae 

laudibus praeclarissimis, sub typo divini throni in Apoc. cap. 4 adumbratae: deque pietate ac 

devotione, qua eodem Deipara a nobis calenda est, Johannis Gymnicus, Colonia 1619. 
41 IVI, p. 704, n. 66 (La traduzione è nostra). 
42 G.G. GIORDANO, Croniche di Monte Vergine, Camillo Cavallo, Napoli 1649. Giordano 

fu Abate generale di Montevergine per ben quattro mandati triennali, tra il 1630 e il 1639, e 

tra il 1642 e il 1645. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

176 

 

 

 

commettere con maggior loro comodità, e libertà in quel sacro luo-

go; e che vi erano andati non per divotione, ma per dishonesta ri-

creazione, senza haver mira al luogo così sacro, o alla purità della 

Beata Vergine Madre di Dio, a cui è dedicato”43. 

 

Da queste fonti emergono certamente più interrogativi che punti fermi: 

non è dato di conoscere infatti, il motivo preciso del travestimento, e dunque, 

non è possibile considerare con certezza storica l’episodio del 1611 né in 

quanto origine della juta dei femminielli né in quanto sua attestazione come 

pratica ricorrente già nel XVII secolo. D’altra parte però è indubbio che que-

sto comportamento sia stato condannato in maniera unanime dai monaci di 

Montevergine, e con tale sdegno da essere considerato, uno dei più gravi mo-

tivi del castigo. Inoltre è evidente che l’elemento degno di condanna consiste 

nell’ambiguità del travestimento, che a prescindere da quale ne sia l’intento 

specifico, viene comunque associato al peccato di natura sessuale. Non è pos-

sibile non tenere conto di questo aspetto per la lettura del fenomeno odierno. 

 

3.2 La juta dal XX secolo ad oggi 

 

La pratica della juta come rito compiuto annualmente da una specifica 

comunità di pellegrini (quella dei femminielli appunto), e in una data precisa 

(il 2 febbraio), sembra spuntare improvvisamente dal nulla verso la seconda 

metà del ‘900. Tutta la documentazione storicamente anteriore analizzata, non 

riporta alcun riferimento alla juta dei femminielli, ma solo a quelle di Pente-

coste e di settembre44.  

Essa compare alla fine degli anni Settanta come oggetto di studio da 

parte del regista, compositore e musicologo Roberto De Simone, in un primo 

riferimento a proposito del ballo della tarantella: 

 
«Un gruppo di femminielli, ancora nel 1969 mi testimoniava diret-

tamente su queste tarantelle (…). Essi mi parlavano innanzitutto di 

una particolare “tarantella d’e femmenielle”, che si ballava di notte 

prima di partire per uno speciale pellegrinaggio alla Madonna di 

Montevergine. Tale pellegrinaggio notturno si faceva il giorno 2 di 

febbraio (festa della candelora)»45. 

                                                           
43 G.G. GIORDANO, Croniche di Monte Vergine, cit., p. 250. 
44 Sono state esaminate sia la letteratura che le arti visive (dal Cinquecento alla prima metà 

del Novecento) nonché la produzione teatrale, radiofonica, cinematografica, relativa a 

Montevergine. 
45 R. DE SIMONE, Canti e tradizioni popolari in Campania, Lato Side, Roma 1979, p. 35. 



 

 MARCO CIRILLO 

 

177 

 

 

 

 

In un secondo saggio dello stesso periodo a cavallo tra gli anni Settanta 

e gli Ottanta, sempre De Simone osserva: 

 
«In un particolare giorno, ossia il 2 febbraio, era tradizionale che si 

recassero al Santuario dei femminella, che partivano da Napoli di 

notte, e ciò secondo testimonianze recenti, attestanti che tale giorno 

per Montevergine era detto “la festa dei femminella”»46.  

 

Un’altra interessante testimonianza orale è contenuta nel documentario 

del 2007 La Candelora a Montevergine. Nuove tradizioni - antichi diritti47. 

Una ristoratrice di Ospedaletto d’Alpinolo intervistata, racconta della grandis-

sima affluenza al santuario da parte dei femminielli nei decenni precedenti: 
 

“In piazza ballavano, ridevano; venivano vestiti chi da sposa, chi da 

sposo (...). Ogni anno venivano qua a festeggiare in quel giorno. Io 

tengo 65 anni, da quando avevo 5 anni ricordo che già venivano a 

Montevergine. È stata sempre una tradizione, da quando è nato il 

Santuario sono sempre venuti. Si fermavano qui a Ospedaletto, 

pranzavano nei ristoranti, poi salivano sulla montagna. Ballavano 

davanti la chiesa, cantavano le canzoni alla Madonna di Montever-

gine e poi se ne andavano. Adesso sono di meno, al Santuario; pri-

ma c’era una confusione che se buttavate un chicco di grano non 

cadeva a terra per quanta gente c’era, una cosa pazzesca”. 

 

Nonostante l’estremizzazione nel far risalire la juta alle origini stesse 

del Santuario, questa testimonianza consente di individuare tale pratica già 

dalla fine degli anni ‘40, a cui risalirebbero appunto i primi ricordi della don-

na intervistata.  

Allo stesso tempo nel documentario si fa riferimento ad un drastico calo 

di affluenza intervenuto dopo il periodo di massima diffusione del fenomeno 

degli anni ‘60 e ‘70. Bisogna infatti aspettare i primi anni del Duemila per as-

sistere alla sua graduale ripresa, stavolta però secondo una dinamica assolu-

tamente nuova. Momento scatenante di questa rinascita è stato il controverso 

                                                           
46 ID., Il segno di Virgilio, Azienda autonoma cura soggiorno e turismo, Pozzuoli 1982, p. 

94, nota n. 20. 
47 La Candelora a Montevergine. Nuove tradizioni - antichi diritti, regia di Nicola Sisci, 

commissionato dal Dipartimento di Neuroscienze dell’Università degli Studi di Napoli 

Federico II, 2007. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

178 

 

 

 

episodio avvenuto in occasione della juta del 2002, diventato celebre tra i par-

tecipanti come “la cacciata dei femminielli”: 

 
 «Ai femminielli venuti per assistere alla Messa [l’abate, in quel pe-

riodo Tarcisio Giovanni Nazzaro] ha detto dall’altare: “le vostre 

non sono preghiere ma chiassate che la Madonna non gradisce e 

dunque non può accogliere. E voi siete come i mercanti che affolla-

vano il tempio fino a quando Gesù non li scacciò”»48. 

 

In reazione a tale evento cruciale, i centri sociali e le associazioni im-

pegnate per il riconoscimento dei diritti delle persone omo-bi-trans-sessuali, 

hanno cominciato ad organizzare e coordinare annualmente la juta.  

Nel tentativo di delineare una fenomenologia della juta così come essa 

si svolge in tempi recenti va innanzitutto tenuto conto della composizione del 

rinnovato flusso di partecipanti: i femminielli sono ancora presenti, ma oltre 

ad essi, le paranze dei pellegrini sono costituite per la maggior parte da perso-

ne omosessuali e transessuali, che si recano in pellegrinaggio da Mamma 

Schiavona, spesso in coppia, a chiedere la sua benedizione sulla loro unione. 

Vi accorrono poi numerosi visitatori attratti dall’aspetto folkloristico e cultu-

rale del rito, ma anche vari esponenti del mondo dello spettacolo e della poli-

tica sia locale che nazionale.  

Quanto alla struttura della juta con le sue varie fasi, questa è pressoché 

identica a quella di settembre; è opportuno però soffermarsi su un elemento 

cui si è solo accennato, ossia la forma espressiva privilegiata, che è quella 

musicale. Ciascuna paranza si raggruppa in cerchio danzando: sul piazzale, 

nel cortile interno, nell’atrio della chiesa antica, a Ospedaletto una volta ridi-

scesi; si rivolge a Mamma Schiavona cantando innanzi alla sua icona, soprat-

tutto nella forma del canto a ffigliola, durante il momento culminante 

all’interno della Cappella; accompagna sia le danze che i canti con le casta-

gnelle (di cui sono dotati quasi tutti i partecipanti), con le fisarmoniche che 

intonano la melodia, ma soprattutto con le tammorre che scandiscono il ritmo. 

Fino al 2023 la paranza dei femminielli è stata guidata da Marcello Co-

lasurdo49, cantautore, attore, ma soprattutto anima e voce della juta. La sua 

presenza non si limitava a quella di ospite d’onore o animatore di una manife-

                                                           
48 E. BERTOLOTTO, Montevergine, fuori programma del vescovo Nazzaro: “Uscite, 

profanate la casa di Dio”. L’Abate caccia i femminielli, in La Repubblica. Campania, 

03/02/2002. La notizia venne riportata, sempre il giorno seguente l’avvenimento, anche da Il 

Mattino e Gazzetta del Sud. 
49 Campobasso, 16 aprile 1955-Napoli, 5 luglio 2023. 



 

 MARCO CIRILLO 

 

179 

 

 

 

stazione, ma svolgeva pienamente la funzione di sciamano del rito, cataliz-

zando la tensione spirituale della paranza, dandole forma espressiva ed indi-

rizzandola nei confronti della Madonna. Concretamente ciò si esprimeva negli 

adattamenti che di volta in volta venivano aggiunti ai canoni fissi dei canti; 

questi potevano trarre spunto da circostanze contingenti, come l’insistente in-

vocazione della pace con solenne timbro a figliola: “Benedici a tutt’ quanti, 

chi sta pe’ mare e ppe’ terra, miettece nu poco ‘e pace ngopp’a sta terra”, cui 

faceva eco col ritmo incalzante della tammurriata l’invocazione corale “Ué 

Marò, ué Marò, liev’a guerra primma ‘e mò! Meglio na tammurriata, ca na 

guerra!”. Ma soprattutto, dopo la tradizionale Regina de lu cielo e prima del 

congedo finale (Statte bona Maronna mia!), la voce guida confermava la de-

vozione a Mamma Schiavona a nome di tutta la paranza, devozione che na-

sceva da una fiducia fondamentale: “Masculilli e femmenelle, annanze 

all’uocchie tuoie simmo tutt ‘e figl’ bell’!”. 

 

3.3 Dalle leggende al mito fondativo: Cibele, Virgilio, San Vitaliano, le Sette 

Sorelle il “miracolo dei due amanti” 

 

La fede verso Mamma Schiavona, protettrice dei suoi figli, femminielli 

e non, si inscrive in una cornice mitologica formata da un cospicuo bagaglio 

di tradizione e di devozione, che si andrà ora a esaminare. La storiografia uf-

ficiale vuole che quella di Guglielmo da Vercelli e della sua comunità mona-

stica sia stata la prima occasione di insediamento umano mai avvenuta sul 

Partenio, almeno in forma stabile, comunitaria e accompagnata dall’erezione 

di un luogo di culto.  

Chiunque, tuttavia, si approcci a ciò che riguarda Montevergine e la sua 

religiosità nei secoli, si trova inevitabilmente ad avere a che fare con un com-

plesso di narrazioni leggendarie che si richiamano a vicenda, e che talvolta 

sono tanto radicate da poter essere distinte dalla storia solo con notevole diffi-

coltà. 

È il caso ad esempio dei presunti culti pagani che sul monte Partenio 

avrebbero preceduto l’arrivo del cristianesimo. Una tradizione attestata a par-

tire dal XV secolo vuole che in epoca pre-cristiana nello stesso sito sorgesse 

già un tempio in onore della dea Cibele, la Magna Mater Deorum, il cui culto 

era giunto a Roma dalla Frigia (Anatolia) alla fine del III secolo a.C. 

L’umanista Flavio Biondo50 alla metà del ‘400 ne dà notizia nella sua opera di 

geografia storica Italia illustrata, e durante tutta l’età moderna gli studiosi af-

                                                           
50 Forlì, 1392 - Roma, 1463. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

180 

 

 

 

fiancheranno al toponimo di “Monte Vergine” (o Montevergine), quello di 

“Monte di Cibele”, ritenendolo anzi quello originario.   

Ma fin dal XII secolo circolava ampiamente un’altra leggenda, legata 

invece al poeta Virgilio, da cui il nome di “Monte di Virgilio” o “Monte Vir-

giliano” già in uso durante la vita di Guglielmo da Vercelli (nella Legenda 

Sancti Guilielmi, il toponimo ricorre frequentemente). Virgilio sarebbe stato 

ispirato dalla consultazione dei Libri Sibillini a preannunciare la nascita da 

una vergine di un puer portatore di pace e salvezza. Per ottenere una più au-

tentica interpretazione di quei testi, egli avrebbe dunque deciso di recarsi sul 

Partenio, avendo saputo dagli abitanti del territorio circostante 

 
“che ivi era un magnifico Tempio consacrato a detta Dea [Cibele], 

ben servito da ministri, e Sacerdoti, al quale era grandissimo con-

corso di popoli, non solo di convicini, mà anco di lontani paesi, li 

quali v’andavano per ottenere oracoli, e risposte da detta Dea nelle 

loro necessità, & occorrenze; il che intendendo il Poeta, venne in 

gran curiosità, e desiderio di vedere il tutto oculatamente”51. 

  

L’oracolo però gli avrebbe più volte rifiutato una risposta; quindi il 

poeta avrebbe preso la decisione di stabilirsi ogni estate sul monte, fino a 

quando non fosse riuscito ad ottenere dal nume l’esaudimento della sua ri-

chiesta; di qui l’edificazione di una dimora con annesso un giardino di erbe 

magiche. Quindi, dopo la sua morte, gli abitanti dei paesi limitrofi gli avreb-

bero intitolato il monte sul quale aveva soggiornato, mutando appunto il nome 

da Monte di Cibele a Monte di Virgilio, come segno di riconoscenza per tutti 

i benefici che avevano ottenuto dalle sue arti taumaturgiche. 

La cristianizzazione del Monte di Cibele, poi Monte di Virgilio, e quin-

di Monte Sacro, secondo una terza tradizione, avrebbe preceduto l’arrivo di 

Guglielmo, ad opera del santo vescovo di Capua Vitaliano, il quale nel VII 

secolo avrebbe “battezzato” il Partenio edificandovi un primo luogo di culto e 

abolendo quindi i culti pagani. Come narrato nella Vita sancti Vitaliani, della 

metà del XII secolo, egli sarebbe stato vittima di un inganno da parte dei suoi 

fedeli, a seguito del quale sarebbe fuggito dalla sua sede, ritirandosi appunto 

sul monte: 

 
«Una notte, a una certa ora della notte, mentre tutto era immerso nel 

silenzio, alcuni di loro entrarono furtivamente nella sua casa e, da-

vanti al letto in cui il santo uomo riposava, presero i suoi vestiti e le 

                                                           
51 G.G. GIORDANO, Croniche di Monte Vergine, cit., pp. 64. 



 

 MARCO CIRILLO 

 

181 

 

 

 

sue scarpe, con cui egli era solito vestirsi, e misero al loro posto ve-

stiti femminili e scarpe simili. Quando subito, come era solito, egli 

si svegliò presto, semplice com’era e retto in tutte le cose, per la 

sollecitudine della preghiera, si vestì con il vestito che trovò e si 

calzò con le scarpe da donna, poi si recò a pregare (…) Allora tutti 

quelli che erano presenti, turbati nel sentire queste parole, dicevano 

che era impossibile che un uomo tanto grande e santo avesse com-

messo un crimine simile. Altri, però, di fede tiepida, affermavano 

che fosse vero. Quei malvagi traditori, invece, mostravano che egli 

era vestito con abiti femminili, dicendo: ‘Se non ci credete, credete 

almeno a questi vestiti con cui è vestito, che ne dimostrano 

l’azione»52. 

Se queste prime tre leggende hanno un’evidente origine colta, data la 

levatura letteraria degli autori menzionati, proviene invece dal contesto popo-

lare un altro racconto leggendario, riadattamento di un tema ricorrente nella 

cultura tradizionale dell’Italia meridionale, quello delle “Sette Madonne”: 

“Esse erano sette sorelle, sei belle ed una brutta e nera. La brutta se ne andò 

sulla montagna di Montevergine e così ebbe inizio il culto a quest’ultima so-

rella brutta che invece è la più bella”53. 

Come si è osservato nel capitolo precedente, l’azione rituale in quanto 

forma espressiva della fede dell’homo religiosus, trova un fondamento sociale 

nella memoria condivisa del racconto mitico. In quanto ripetizione del gesto 

originario narrato dal mito, il rito stabilisce un’analogia tra la dimensione del 

sacro e quella del gruppo che lo compie. Nel caso della juta dei femminielli 

ciò è particolarmente evidente, poiché essa per i suoi pellegrini, ripercorre un 

cammino non solo antichissimo e ininterrotto, ma fondato su una tipicità sui 

generis. Dunque, fin dalle prime attestazioni della juta, le varie leggende, ri-

salenti al medioevo o distanti da noi solo poche decine di anni, di origine let-

teraria o popolare, appaiono fuse tra loro, e assurgono alla dignità di mito 

fondativo di questo particolare pellegrinaggio. 

Va ribadito che in epoca pre-cristiana si praticava in Irpinia, probabil-

mente sullo stesso monte Partenio, il culto della Magna Mater; e che i siti ad 

esso deputati erano già meta di pellegrinaggi a scopo oracolare. Ma il culto di 

Cibele viene recuperato nella sua specificità: i suoi sacerdoti infatti, non solo 

“indossavano vesti femminili nei loro riti”54, ma “si eviravano per servire la 

                                                           
52 Vita sancti Vitaliani civis et Episcopi civitatis Capuae, in F. GRANATA, Storia sacra 

della Chiesa Metropolitana di Capua, Stamperia Simoniana, Napoli 1766, pp. 121-122 (la 

traduzione è nostra). 
53

 R. DE SIMONE, Canti e tradizioni popolari in Campania, cit., pp. 45-46. 
54

 R. DE SIMONE, Il segno di Virgilio, cit., p. 91. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

182 

 

 

 

dea”55. E anche in piena era cristiana il tema dell’ambiguità sessuale, nella 

forma del travestitismo, ritorna nella vicenda del vescovo Vitaliano, che, seb-

bene inconsapevolmente, rievoca l’usanza propria della casta dei sacerdoti 

eunuchi di Cibele.  

Quanto a Virgilio, l’aura di sacralità per la quale egli era noto a Napoli, 

si univa ad una considerazione sessualmente ambigua della sua verginità: 

“Quanto al resto della vita, fu talmente casto, anche nel parlare e nell’animo, 

che a Napoli dal popolo fu chiamato la Verginella”56. L’associazione tra Par-

tenope (Napoli e la sirena vergine eponima), Parthenias (Virgilio) e Partenio 

(Montevergine), fa del poeta un precursore della juta, che da Napoli si dirige 

al “Monte del verginello”. L’eroina per eccellenza però è la Vergine Maria, il 

cui gesto originario viene ripetuto dai femminielli che ripercorrono il suo stes-

so cammino verso la cima di quello che finalmente è il “Monte della Vergi-

ne”. Ma “questa” Madonna non è come le altre; è quella che a causa della sua 

diversità viene percepita come brutta e quindi discriminata dalle “sorelle”. 

Una discriminazione che resta interiorizzata, e la spinge a fuggire e a ritirarsi 

sul monte, dove la sua bellezza può irradiarsi e diventare sé-ducente, dando 

così origine alla juta. 

I femminielli dunque hanno utilizzato il materiale leggendario disponi-

bile per identificarsi con i suoi protagonisti; nel reinterpretare queste narra-

zioni, le hanno rilette come una auto-narrazione retrospettiva, fondante la loro 

pratica rituale e la loro stessa esistenza e identità come comunità di fede. Ep-

pure, proprio in quanto tale la paranza dei femminielli non ha trovato acco-

glienza, come testimonia, tra gli altri, l’episodio già citato della “cacciata”.  

Pertanto, immediatamente dopo tale occasione, ed evidentemente in 

reazione ad essa, assistiamo all’origine e alla diffusione di un’altra leggenda, 

l’ultima in ordine cronologico, che ha il dichiarato intento di porsi come mito 

fondativo della juta dei femminielli. Compare per la prima volta nel marzo 

2002 sul mensile “AUT” del Circolo di cultura omosessuale romano Mario 

Mieli: 

 
«Secondo una leggenda che si tramanda da secoli, la festa dei 

“femminielli” sarebbe ancora più antica della costruzione del San-

tuario stesso e risalirebbe addirittura al 1256, quando due omoses-

                                                           
55 M. CECCARELLI, Mamma Schiavona. La Madonna di Montevergine e la Candelora, 

Gramma, Perugia 2010, p. 15. 
56 E. DONATO, Vita Vergiliana, in G. BRUGNOLI-F. STOK Vitae Vergilianae antiquae, 

Istituto Poligrafico dello Stato, Roma 1997 (tr. it. in R. DE SIMONE R., Il segno di Virgilio, 

cit., p. 79).  



 

 MARCO CIRILLO 

 

183 

 

 

 

suali furono cacciati dalle mura cittadine per atti considerati osceni 

e portati sul monte Partenio per lasciarli morire in una giornata 

d’inverno. Invece il miracolo si compì, e oltre al sole che squarciò 

le tenebre i due potettero anche accoppiarsi secondo le leggi di na-

tura»57.  

 

 Una seconda versione è stata pubblicata in occasione della juta del 

2007 dall’associazione attivista I-Ken sul proprio sito internet: 

 
«È una triste e gelida storia di persecuzione avvenuta durante i 

tempi bui del medioevo e della controriforma, che appunto preten-

deva di rinnovare il potere della Chiesa sulla vita degli uomini (…) 

Tra queste vittime ci erano capitati, poverini, due femminielli della 

zona di Montevergine, che furono torturati e processati, picchiati e 

umiliati, fino a quando non sentenziarono di lasciarli legati a un pa-

lo, nudi e sanguinanti nella notte tra il primo e il due Febbraio di 

tanti tanti secoli orsono. Alla morte sicura scamparono di certo e fu-

rono trovati insieme in una grotta non lontana, dove si erano rifu-

giati grazie alla mano ed alle vesti pietose di una donna, magari lo-

ro madre. Quella figura di madre pietosa fu trasfigurata dalla fanta-

sia popolana e da una voce loro amica nella mano miracolosa della 

madonna medesima di Montevergine»58. 

 

Al di là della palese inesattezza storica, è interessante valutarne 

l’autentica portata mitica. I miti di origine infatti “sono miti di trasformazione 

che narrano la comparsa delle istituzioni e della società”59. Ma la loro genesi, 

lungi dall’essere un fenomeno puramente spontaneo e ideale, come solo una 

visione ingenuamente romantica potrebbe supporre, sempre si accompagna ad 

un’esigenza concreta e urgente, quella di porre un atto fondatore archetipale 

della pratica rituale rispetto ad una situazione di negazione dell’identità. In al-

tre parole il bisogno di narrarsi e narrare le proprie origini nasce dal pericolo 

della scomparsa, dalla minaccia della perdita della propria presenza.  

Il “miracolo dei due giovani” presenta la pratica rituale della juta come 

“ancora più antica della costruzione del Santuario”; tale primato è da intende-

re non tanto in senso cronologico quanto piuttosto assiologico: la devozione 

per Mamma Schiavona è avvertita come immediata, non gerarchizzata, indi-

                                                           
57

 M. CECCARELLI, Mamma Schiavona, cit., p. 37. 
58 Ivi, pp. 38-39. 
59

 A. ASCIONE, Sulle tracce del sacro. Introduzione all’antropologia religiosa, 

PassionEducativa, Benevento 2012, p. 109. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

184 

 

 

 

pendente. L’enfasi in alcuni punti eccessiva, posta su questi aspetti, è l’esito 

di una polarizzazione conseguente al clima di tensione instauratosi. Non ci 

troviamo quindi di fronte ad un banale falso storico, dal momento che 

l’intento degli autori non è affatto quello di descrivere un fatto che si presume 

vero, ma fondare la devozione per Mamma Schiavona con la juta sulla fiducia 

nella sua protezione.  

Negli ultimi anni qualsiasi fonte di informazioni sulla juta dei femmi-

nielli riporta la memoria condivisa di tale “prodigio” nell’immaginario collet-

tivo dei partecipanti; pur avendo un’origine e un’attribuzione ben precise si 

tratta ormai di un patrimonio comune che tende a valicare la contingenza sto-

rica per trasformarsi in un processo di nascita e diffusione di una narrazione 

mitologica in fieri. 

 

4. Prospettive teologiche e pastorali 

 

4.1 La Presentazione di Gesù al Tempio e la Candelora 

 

Se, come riscontrato in precedenza, vi è una grande incertezza circa le 

origini storiche della juta dei femminielli, viepiù tale incertezza riguarda la 

motivazione della data del suo svolgimento annuale. L’incendio del 1611 col 

conseguente ritrovamento dei cadaveri abbigliati di genere inverso, quale che 

ne sia l’interpretazione accettata, si riferisce in ogni caso al pellegrinaggio in 

occasione della Pentecoste. In riferimento a ciò, Roberto De Simone, propen-

dendo con una fiducia forse eccessiva per l’ipotesi dei culti pre-cristiani, col-

lega l’usanza dei festeggiamenti sfrenati di Pentecoste con gli antichi riti co-

ribantici, caratterizzati da arcaici stati di possessione: 

 
 «A Montevergine la tradizione di Pentecoste, connessa ad uno sta-

to estatico di possessione, è senz’altro di antichissima data. Purtut-

tavia, nella cristianizzazione del luogo essa venne perfino attribuita 

a San Guglielmo. Infatti gli stessi scrittori di Montevergine affer-

mano che il Santo, prima di fondare il Santuario, si ritirò sul Monte 

Virgiliano, dove gli apparve il Salvatore “in forma di fuoco”, che 

gli ingiunse di costruire il Tempio alla Madonna (…) Con tali pre-

supposti si può comprendere perché la festa più sentita a Montever-

gine fosse proprio la Pentecoste e perché in tale ricorrenza i fedeli 

si abbandonassero all’estasi, al canto, al travestimento e alle danze, 



 

 MARCO CIRILLO 

 

185 

 

 

 

come sappiamo dai documenti relativi al famoso incendio del 

1611»60.  

 

Seguendo tale interpretazione però, resta inspiegato non solo il momen-

to storico, ma soprattutto il significato del trasferimento degli aspetti legati al 

travestitismo e all’ambiguità sessuale, da una ricorrenza all’altra. Dal secolo 

scorso ad oggi infatti, la “festa dei femminella” si svolge il 2 febbraio. In tale 

giorno il Calendario liturgico di Montevergine non riporta alcuna celebrazio-

ne propria, seguendo pertanto il Calendario Romano generale che celebra la 

festa della Presentazione di Gesù al Tempio61. Il fondamento biblico di questa 

festa è costituito dal brano evangelico di Lc 2, 22-40, in cui vanno individuati 

alcuni temi teologici imprescindibili per il presente discorso62. 

In primo luogo vi ritroviamo l’elemento del pellegrinaggio: al capitolo 

2 Luca presenta un dittico incentrato proprio sul tema dei pellegrinaggi di Ge-

sù al Tempio, il primo dopo quaranta giorni dalla nascita (in occasione appun-

to della sua presentazione), il secondo all’età di dodici anni (vv. 42-51), ma 

con riferimento al suo svolgimento annuale: “I suoi genitori si recavano ogni 

anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua” (v. 41).  

Un secondo elemento è l’incontro: l’antico nome di Υπαπαντή, con cui 

tale festa era celebrata fin dal IV secolo in Oriente, mette in risalto l’evento 

dell’incontro di Gesù con Simeone e Anna, ma soprattutto con Dio Padre, nel 

cui Tempio egli entra per la prima volta, condotto dai genitori. 

Il terzo elemento è il particolare rilievo che assume la figura di Maria: 

come in tutto il vangelo dell’infanzia, anche qui Gesù è presentato strettamen-

te unito alla Madre; gli unici destinatari del discorso diretto di Simeone, che è 

l’unico personaggio parlante, sono Dio (vv. 29-32) e appunto, Maria (vv. 34-

35). Inoltre ritroviamo di capitale importanza la presenza dello Spirito, citato 

tre volte in altrettanti versetti consecutivi, il quale innesca il dinamismo della 

sezione di Simeone; lo Spirito Santo è su di lui (v. 25), gli preannuncia 

l’incontro col Salvatore (v. 26) e lo muove a recarsi al Tempio (v. 27).  

La tradizione della Chiesa ha recuperato tutti questi elementi rielabo-

randoli in un linguaggio fatto di simboli e riti, il quale, seppure con registri 

                                                           
60 R. DE SIMONE, Il segno di Virgilio, cit., p. 92. 
61 “Fissata dall’imperatore Giustiniano al 2 febbraio solo nel 542, ma già celebrata verso la 

metà del secolo IV, a Gerusalemme, quaranta giorni dopo l’epifania, con una processione 

all’Anastasis” (V. BO, Feste, riti, magia e azione pastorale, Dehoniane, Bologna 1984, p. 

92.).  
62 Per un riferimento esegetico cfr. A. POPPI, Sinossi dei quattro Vangeli, Edizioni 

Messaggero, Padova 1988, vol. II: Introduzioni e commento, pp. 268-269. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

186 

 

 

 

diversi, è comune alla pietà popolare e alla liturgia. L’elemento del viaggio al 

Tempio che è situato sul monte santo, ritorna nel gesto rituale del pellegri-

naggio alla montagna; ma lo stesso dinamismo viene recuperato anche dalla 

liturgia nel segno della processione solenne che precede la celebrazione euca-

ristica. 

 Il nome popolare della “Candelora” mette in risalto il segno della luce 

che caratterizza questa festa. Come la liturgia indica nell’introduzione al rito 

della benedizione delle candele63, la Presentazione-Candelora chiude il ciclo 

delle festività legate all’infanzia di Gesù, e dunque, costituisce una propaggi-

ne del Natale, tempo liturgico in cui predomina appunto il tema della luce. 

Questo simbolo ancestrale della religiosità «gioca un ruolo di primo 

piano nelle ierofanie, a causa della funzione del sole e della luna 

nell’immaginario arcaico della volta celeste (…) La luce è espressione di for-

za creatrice del cielo e la sua scomparsa genera terrore»64. 

Per questo motivo, dopo il solstizio d’inverno, in ogni epoca si è cele-

brata con gioia la crescita progressiva della luce, e con essa la rinascita della 

vita, fino all’esplosione della primavera, che nella tradizione giudaico-

cristiana è associata alla Pasqua65. La Candelora si caratterizza per questa 

connotazione ambivalente: si colloca a completamento delle feste del ciclo 

natalizio, e insieme apre quella parte del Tempo Ordinario che precede 

l’inizio della Quaresima, e che tradizionalmente prende il nome di Carnevale.  

Come gli antichi Lupercalia di impronta licenziosa, che si svolgevano a 

Roma nello stesso periodo dell’anno, anche i festeggiamenti del Carnevale 

sono tradizionalmente caratterizzati da pasti abbondanti (prima del rigore 

quaresimale), dai balli sfrenati e dalla pratica del travestimento-

mascheramento. Nell’VIII secolo Beda il Venerabile riconosce esplicitamente 

la derivazione della festa della Presentazione dagli antichi culti Lupercali, di-

stinguendoli però nettamente dal punto di vista teologico: 

                                                           
63 “Sono trascorsi quaranta giorni dalla gioiosa celebrazione del Natale del Signore. Oggi 

ricorre il giorno nel quale Gesù fu presentato al tempio da Maria e Giuseppe” (Messale 

Romano, riformato a norma dei Decreti del Concilio Ecumenico Vaticano II, promulgato da 

papa Paolo VI e riformato da papa Giovanni Paolo II, LEV, Città del Vaticano 20203, p. 

527). 
64 A. ASCIONE, Sulle tracce del sacro, cit., p. 95; A. ASCIONE A.-D. SESSA, In ascolto del 

sacro, cit., p. 77. 
65 “Quantunque il vangelo di Luca (2, 32) sembri aver direttamente ispirato la processione con 

luci, non si può scartare l’ipotesi d’una eventuale influenza di una celebrazione pagana, tanto 

più che in oriente al 1 febbraio si svolgeva tra i pagani una processione con luci e fiaccole per 

accogliere il ritorno della divinità dall’oltretomba” (V. BO, Feste, riti, magia e azione 

pastorale, cit., p. 92). 



 

 MARCO CIRILLO 

 

187 

 

 

 

 
“Ma questa consuetudine di lustrarsi è stata ben modificata dalla re-

ligione cristiana, poiché nello stesso mese, il giorno di Santa Maria, 

tutta la gente, insieme ai sacerdoti e ai ministri, procede per le chie-

se e per i luoghi appropriati della città, intonando inni con voci me-

lodiose, e portando nelle mani candele accese, donate dal pontefi-

ce”66.  

 

Nel presentare tale ricorrenza come “giorno di Santa Maria”, Beda atte-

sta l’impronta marcatamente mariana assunta da questa festa già nell’VIII se-

colo, e proseguita nei secoli tanto nella prassi liturgica quanto nella predica-

zione e nella pietà popolare come “purificazione della beata Vergine Maria”. 

Tale festività racchiude dunque una molteplicità di significati, espressi 

dai diversi nomi con cui è conosciuta e celebrata: Υπαπαντή, Presentazione di 

Gesù al Tempio, Candelora, Purificazione di Maria.  

Da quanto detto finora dovrebbe risultare evidente il collegamento tra 

la celebrazione del 2 febbraio e la juta dei femminielli.  

La juta ‘o muntagnone, la devozione mariana alla Mamma Schiavona, 

l’azione dello Spirito che muove alla lode nella danza e nel canto, l’ambiguità 

del Carnevale tra la gioia natalizia e la penitenza quaresimale: tutti questi 

aspetti possono costituire i presupposti per una nuova pedagogia pastorale, 

che metta in risalto l’elemento forse più importante tra quelli sopra elencati: 

la juta della Candelora come Υπαπαντή, incontro di Gesù, il Salvatore, con 

coloro che Egli è venuto a salvare; non dalla ma nella loro condizione esi-

stenziale e affettiva, non nonostante, ma in essa. 

 

4.2 La juta: occasione per una pedagogia della fede 

 

Il popolo della juta, come già osservato, è oggi costituito perlopiù da 

persone omosessuali e transessuali, le quali, anche attraverso una propria nar-

razione mitologica in fieri, si percepiscono (al di là delle rivendicazioni socia-

li e politiche) come membri di un’autentica comunità credente e celebrante. 

Pertanto questo rito assolve a una funzione assolutamente distinta da quella 

della ritualità popolare del femminiello. Infatti, tradizionalmente la figliata e il 

matrimonio, così come la partecipazione al Rosario e alla tombola insieme al-

le donne, avevano la forma dell’integrazione; puntavano cioè a neutralizzare 

la diversità conformandola agli stereotipi del senso comune. La juta è invece 

                                                           
66 BEDA IL VENERABILE, De temporum ratione, cap. XII De mensibus Romanorum, in PL 

vol. 90, col. 351 (la traduzione è nostra). 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

188 

 

 

 

un rito che esprime la diversità esaltandola, e rivendica non integrazione né 

accettazione, ma riconoscimento e inclusione67.  

Dal punto di vista pedagogico e pastorale questo appello costituisce una 

sfida: è sufficiente adottare un atteggiamento improntato sulla tolleranza 

(quando ciò accade) e sull’accettazione, come di un qualcosa di estraneo che 

dall’esterno vada eventualmente accolto nel seno della Chiesa? O non sarebbe 

piuttosto da prendere atto del fatto che questa porzione del popolo di Dio, in 

virtù del Battesimo e della professione di fede, è già essa stessa Chiesa?  

In occasione della juta del febbraio 2025, l’abate di Montevergine ha 

messo in pratica le indicazioni di Fiducia supplicans, la Dichiarazione del Di-

castero per la Dottrina della Fede sul senso pastorale delle benedizioni (2023). 

Durante l’omaggio della paranza dei femminielli, infatti, padre Riccardo Luca 

Guariglia ha accolto nella foresteria del Santuario una delegazione composta 

da alcuni sindaci dell’Irpinia, Vladimir Luxuria, la drag queen Priscilla, il 

presidente dell’Associazione di Promozione Sociale “Per Grazia Ricevuta” 

Massimo Saveriano e, in rappresentanza dell’Associazione di Promozione 

Sociale “i-Ken”, Carlo Cremona e Marco Taglialatela, rispettivamente presi-

dente e tesoriere della Onlus. A questi ultimi, uniti civilmente dal 2016, dopo 

che si erano presentati appunto come coppia l’abate ha imposto la mano sul 

capo e tracciato il segno di croce sulla fronte; gesto poi ripetuto anche sul pre-

sidente di “Per Grazia Ricevuta” Saveriano. 

Questo atto di riconoscimento e accoglienza risponde ad un appello del-

lo stesso papa Francesco, che nel corso dell’udienza privata concessa nel 

2020 all’abate Guariglia, aveva mostrato grande interesse e zelo di pastore per 

il rito della juta. Pochi giorni dopo la morte del Pontefice, in un’intervista per 

                                                           
67  Il filosofo tedesco Jürgen Habermas (Düsserdolf, 1929) definisce la specificità 

dell’inclusione rispetto all’integrazione come «l’eguale rispetto per chiunque non concerne 

chi è simile a noi, bensì la persona dell’altro (degli altri) nella sua specifica diversità. E la 

responsabilità solidale per un altro visto come uno di noi si riferisce in realtà al “noi” flessibile 

di una comunità che - riluttante verso ogni forma di sostanzialità - estende sempre “più in là” i 

suoi porosi confini. Questa comunità morale può fondarsi soltanto sull’idea negativa di 

eliminare discriminazione o sofferenza e di includere gli emarginati (ogni emarginato) 

nell’ambito del reciproco rispetto. Questa comunità - concepita in termini costruttivi – non 

rappresenta affatto un collettivo in cui appartenenti in uniforme debbano esaltare quanto è loro 

specificamente proprio. Inclusione qui non significa accaparramento assimilatorio né chiusura 

contro il diverso. Inclusione dell’altro significa piuttosto che i confini della comunità sono 

aperti a tutti: anche - e soprattutto - a coloro che sono reciprocamente estranei [= diversi] e che 

tali vogliono rimanere» (J. HABERMAS, L’inclusione dell’altro. Studi di teoria politica, tr. 

it., Feltrinelli, Milano 2002, pp. 9-10). 



 

 MARCO CIRILLO 

 

189 

 

 

 

Il Mattino, l’abate ha ricordato gli incontri avuti col Santo Padre, e tra l’altro 

ha raccontato: 

 
«Mi chiese del culto del 2 febbraio. Ne aveva sentito parlare: il pel-

legrinaggio dei “femminielli”, la devozione, l’accoglienza, i canti 

popolari. Era davvero affascinato. E mi invogliò a non disperdere 

questo patrimonio, ad aprire sempre le porte del Santuario, ad acco-

gliere tutti sotto la protezione di Mamma Schiavona: “Non far mai 

mancare l’accoglienza: Maria è la mamma di tutti”»68. 

 

La particolare devozione della Candelora a Montevergine è dunque un 

“patrimonio” da custodire, e questo impegno è tanto più urgente in quanto 

non riguarda solo una forma di religiosità popolare, ma l’esperienza di fede di 

una porzione del popolo di Dio con una propria identità peculiare. Il semplice 

gesto della benedizione, per di più nel contesto dell’Anno Santo69, sembra 

inaugurare un nuovo atteggiamento, che superi definitivamente non solo lo 

scontro aperto, ma anche il clima da “guerra fredda” perdurato fino a pochi 

anni fa. I fedeli di Mamma Schiavona, da sempre peregrinantes in spem, ri-

pongono in Maria la loro speranza filiale; questo fondamento, che è e resta 

teologico, costituisce il presupposto per poter rivalutare la juta come occasio-

ne di evangelizzazione.  

Non si tratta di “addomesticarla” come in passato si cercava di fare, in-

vano e a torto: essa va rispettata nella sua spontaneità selvaggia, fatta di canti, 

balli, risate, pianti, e va conosciuta a fondo nella sua narrazione mitologica, 

che intrecciando la dea Cibele e San Vitaliano, le sette Madonne sorelle e 

Virgilio, la leggenda e la storia, conferisce al rito la creatività di una tradizio-

ne vivente. Tuttavia, bisogna anche adoperarsi affinché essa non venga svuo-

tata del suo significato più profondo. Il pericolo, neanche tanto remoto, è che 

venga ridotta alla sola dimensione folkloristica, cadendo preda della turistifi-

cazione, o a quella politica, finendo in pasto alle vetrine mediatiche e alle 

passerelle partitiche. La componente culturale e quella sociale, che pure sono 

importanti e vanno anzi coltivate e incentivate, non devono diventare esclusi-

ve, in quanto risulterebbero ulteriori e peggiori forme di addomesticamento.  

                                                           
68 R. CANNAVALE, Bergoglio e il culto mariano «Aprite sempre le porte», in “Il 

Mattino”, 23/04/2025.   
69  Nell’ambito degli eventi per il Giubileo 2025 a Roma, è stato fissato per i giorni 5 e 6 

settembre nel calendario ufficiale il pellegrinaggio delle Associazioni Gay-Lesbo-Trans-

Queer. 



 

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona  

 

190 

 

 

 

Ciò che deve emergere con sempre maggiore evidenza è invece il carat-

tere di evento ecclesiale, con la sua specifica spiritualità; e in particolare la 

centralità dell’evento cristologico, come raccomanda il Direttorio proprio a 

proposito della festa della Candelora: 

 
«È tuttavia necessario che sia pienamente rispondente al genuino 

senso della festa. Non sarebbe giusto che la pietà popolare, cele-

brando la Presentazione del Signore, ne trascurasse il precipuo og-

getto cristologico, per soffermarsi quasi esclusivamente sugli aspet-

ti mariologici; il fatto che essa debba “essere considerata [...] come 

memoria congiunta del Figlio e della Madre” non favorisce una si-

mile possibile inversione di prospettiva; la candela, conservata nelle 

case, deve essere per i fedeli un segno di Cristo “luce del mondo”, e 

quindi motivo per una espressione di fede»70. 

 

È necessario infine riscoprire l’eloquenza dei segni, la cui funzione co-

stitutiva è quella di rimandare ad altro, poiché tutta la narrazione mitologica 

legata a Montevergine ha una funzione semiotica nell’indicare Mamma 

Schiavona come archetipo: ella è ambigua nella leggenda, perché brutta ma 

anche bella, ed è bella proprio in quanto diversa. Il gesto originario della fuga 

sul monte (della Vergine, e dei due giovani miracolati) è perpetuato da una 

comunità che si riconosce nella condizione dell’emarginazione, ma che, come 

Maria, porta con sé Gesù. Pertanto la cura pastorale verso questi fedeli non 

potrà non tenere conto di questa presenza di Cristo già attiva e operante nelle 

loro vite e nelle loro relazioni. La pedagogia della fede richiede che la Chiesa 

intera si faccia guidare dall’unico Maestro, e che tutti i membri del popolo di 

Dio, nei rispettivi ministeri e carismi, si pongano costantemente in un atteg-

giamento di uscita, e di accompagnamento reciproco. 

 

5. Conclusioni 

 

Il sentiero tracciato in queste pagine si è snodato lungo i capitoli di una 

storia le cui radici sfumano nella leggenda e nel mito. Tuttavia ciò che preme 

in particolare, è una valutazione della portata teologica del rito esaminato, che 

provoca la teologia stessa ad una considerazione della propria capacità di in-

segnare la fede. Essa non solo deve calarsi nel vissuto, per non ridursi a vuoto 

accademismo; ma la sua attività speculativa deve già ab origine partire dal 

                                                           
70  CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO E LA DISCIPLINA DEI 

SACRAMENTI, Direttorio su pietà popolare e liturgia, cit., art. 123. 



 

 MARCO CIRILLO 

 

191 

 

 

 

basso. La concezione secondo la quale la verità consisterebbe nella ricezione 

intellettuale di un modello ideale, esistente in un piano iperuranio della realtà, 

e sul cui modello il mondo sensibile dovrebbe conformarsi per esserne imita-

zione (peraltro sempre imperfetta) è platonica e non cristiana.  

Una teologia impostata in senso apologetico può solo tentare deduttiva-

mente di calare dall’alto una dottrina da imporre alle esistenze concrete degli 

uomini e delle donne, come se la Parola di Dio fosse un monologo nel vuoto, 

e qualcuno dovesse poi farsi carico di rendere concreto questo soliloquio. Ma 

la Parola di Dio è da sempre concreta e dialogica: essa non parla se non alle 

donne e agli uomini di ogni tempo. Dunque la fides ex auditu prevede che la 

Rivelazione vada colta dal basso in via induttiva, come rapporto personale e 

comunitario col Dio vivente rivelato da Gesù Cristo attraverso la sua incarna-

zione, la sua prossimità agli uomini, e il dono di sé nel Mistero pasquale. È lo 

stesso processo che porta alla redazione dei testi biblici a suggerire tale meto-

do: essi non sono esposizioni sistematiche di una dottrina astratta bensì, nella 

loro unitarietà, la narrazione della storia della salvezza a partire dal vissuto, 

ossia dall’esperienza dell’azione liberatrice di Dio, nella prima alleanza e in 

quella nuova realizzata dal Padre, per mezzo del Figlio, nello Spirito. 

L’approfondimento di un rito “popolare” come la juta, vuole contribui-

re a maturare la consapevolezza di quanto la comunità ecclesiale sia il conte-

sto in cui realizzare l’unità nella diversità. A differenza della fraternité illu-

minista borghese, fondata sulla libertà formale e sull’uguaglianza di fronte al-

la legge, la fratellanza dei figli di Dio è fondata sulla pari dignità filiale agli 

occhi dell’unico Padre. Una Chiesa materna non è una Chiesa che tollera, che 

accetta, che integra: rapportati all’atteggiamento di una madre verso i suoi fi-

gli questi verbi risulterebbero aberranti.  

Un amore materno è inclusivo perché ama, accoglie, abbraccia ciascun 

figlio nella sua specifica individualità e diversità rispetto agli altri figli. A 

fronte di generalizzazioni disumanizzanti (la Famiglia, l’Uomo, la Donna, la 

Natura) una madre ama quel figlio, non il Figlio, il suo prototipo idealizzato 

inesistente. A Montevergine risuona ancora ogni anno, nel giorno della Can-

delora, l’eco della preghiera del capo-paranza Marcello a Mamma Schiavona, 

preghiera che è insieme invocazione, ringraziamento e professione di fede: 

“Masculilli e femmenelle, annanze all’uocchie tuoie simmo tutt ‘e figl’ bell’!” 

 

 



 

 

192 

 

 

 

 

 



                                                                                                                                 

                        RECENSIONI  

 

193 

 

 

 

Autore: Ernesto Russo 

Titolo: Corrispondenza Galante-

Mallardo. Contributo alla Storia 

della Chiesa Napoletana 
Casa editrice: Editrice Domeni-

cana Italiana 

Luogo e data: Napoli 2025 

Riferimenti: pp. 479 

 

Il ponderoso contributo di Er-

nesto Russo fa luce su due perso-

naggi che tanto hanno segnato la 

cultura napoletana in termini sto-

rico-archeologici. 

In continuità con Alessio 

Simmaco Mazzocchi (1684-

1771), Gennaro Aspreno Galante 

e Domenico Mallardo fondano 

quella che può essere definita la 

tradizione storico-archeologica 

napoletana. Essa seppe porsi con 

autorevolezza nel solco del dibat-

tito europeo e valorizzò e fece co-

noscere l’ingente patrimonio della 

Neapolis christiana in termini non 

solo storico-artistici, ma anche va-

loriali. 

Entrambi furono accomunati 

dalla passione per la ricerca e dal 

sacerdozio; entrambi furono do-

centi di latino e greco, nonché di 

Storia Ecclesiastica ed Archeolo-

gia cristiana presso il prestigioso 

Liceo Arcivescovile di Napoli 

(oggi Facoltà Teologica); entram-

bi furono canonici della Cattedra-

le. 

Gennaro Aspreno Galante 

(1842-1923), si dedicò agli studi 

di antichistica, letteratura greca e 

latina ed ebbe tra i suoi maestri il 

canonico Giovanni Scherillo e 

l’archeologo Giovan-

ni Battista de Rossi. Molto stimato 

dall’Arcivescovo di Napoli Card. 

Sisto Riario Sforza, è ricordato 

anche per la sua opera forse più 

nota, cioè la Guida sacra della 

città di Napoli (Napoli, 1872). Va 

anche detto che si dedicò in modo 

particolare allo studio delle cata-

combe napoletane (in primis quel-

la di San Gennaro), sostenendo 

che fossero sepolcreti cristiani e 

non semplici cave o vie sotterra-

nee.  

Domenico Mallardo (1887-

1958) si dedicò in particolare alla 

storia della Chiesa antica nella 

Campania, alla topografia e alle 

evidenze archeologiche paleocri-

stiane, con un forte interesse verso 

le iscrizioni, i calendari liturgici 

antichi e i contesti cimiteriali. Una 

delle sue opere più citate è la 

pubblicazione sul Calenda-

rio marmoreo di Napoli (edizione 

1947), in cui analizzò questo ma-

nufatto inciso in lastre marmoree 

datato alla metà del IX secolo. At-

traverso lo studio del Calendario 

marmoreo, Mallardo ha contribui-

to ad una migliore comprensione 

della liturgia, del culto dei santi e 

dell’organizzazione ecclesiastica 

nella Napoli medieva-

le-tardoantica, per cui i suoi lavori 

vengono tuttora citati nell’ambito 

dell’archeologia cristiana in Cam-

pania come base di partenza per 

gli studi successivi. Ha affrontato 

anche tematiche relative alla cri-

stianizzazione, all’epigrafia e al 

culto martiriale nel Mezzogiorno 

d’Italia.  



 

RECENSIONI 

 

 

 

 

Galante rappresenta un ponte 

fra lo studio teologi-

co-ecclesiastico e l’archeologia 

cristiana emergente del 

XIX secolo a Napoli. La sua 

“Guida sacra” contribuì a far co-

noscere il patrimonio delle chiese 

partenopee con metodo storico e 

descrittivo, mentre i suoi studi 

sulle catacombe aprirono nuove 

letture del ricchissimo sottosuolo 

napoletano. Inoltre, la sua ricca 

biblioteca fu donata al seminario 

napoletano nel 1922, testimonian-

za del suo impegno culturale.  

Mallardo visse in un’epoca in 

cui l’archeologia cristiana stava 

ancora definendo i propri stru-

menti e la sua indagine procedette 

con una visione filologica e stori-

co-teologica combinata. In tal 

modo, contribuì a “dare parola” 

agli strati paleocristiani napoleta-

ni, alle iscrizioni, ai monumenti 

meno “luccicanti” ma pienamente 

significativi per la storia della 

Chiesa e di Napoli. 

La persistenza delle sue cita-

zioni nei lavori moderni attesta 

che le sue osservazioni restano 

utili come riferimento storico.  

La corrispondenza tra i due ha, 

quindi, rilevanza, non solo sotto il 

profilo umano, ma anche sotto 

quello scientifico. 

Dopo una Prefazione (pp. 7-8) 

di don Andrea Di Genua, storico 

della Chiesa e direttore della Bi-

blioteca della sez. S. Tommaso 

della Pontificia Facoltà Teologica 

dell’Italia Meridionale, l’A. offre 

una sapida Introduzione (pp. 8-

19), evidenziando, in particolare, 

lo scenario culturale, in cui “Il 

mondo cattolico bel XIX secolo 

conobbe un grande risveglio cul-

turale e Napoli fu uno dei maggio-

ri centri di questa fioritura” (p. 9). 

Ernesto Russo poi presenta conte-

sto e tematiche delle tantissime 

lettere oggetto del volume. Segue 

una parte biografica e bibliografi-

ca di entrambi i personaggi (pp. 

23-45), per poi riportare la trascri-

zione della corrispondenza che 

consta di 443 scritti (pp. 47- 439) 

che parte da una missiva del Mal-

lardo a maestro (9 marzo 1905).    

Un’Appendice (pp. 441-448) 

traccia il quadro generale, distin-

guendo natura degli scritti (lettere, 

cartoline postali, telegrammi, bi-

glietti da visita). 

Chiude il lavoro un Indice dei 

nomi (pp. 449-457), un Indice dei 

luoghi (p. 465) e un Indice di San-
ti (pp. 466-470). Si tratta di utilis-

simi strumenti di lavoro che costi-

tuiscono un valore aggiunto 

all’opera. 

Il lavoro è certosino, rigoroso, 

ampio e documentato e ci consen-

te di cogliere non solo i tratti sa-

lienti delle personalità delle due 

eminenti figure, ma anche di aver 

contezza dell’interscambio di sti-

moli scientifici, del reciproco in-

coraggiamento alla ricerca, pur 

tenendo conto delle preoccupa-

zioni per la salute cagionevole di 

entrambi, della vicendevole stima 

e della reciproca ammirazione. 

Ulteriore valore aggiunto è la 

possibilità che ci offre l’A. di evi-

denziare i contatti con studiosi del 

tempo e di delineare un soddisfa-

cente quadro della cultura tra fine 

ottocento e inizio novecento, oltre 



                                                                                                                                 

                        RECENSIONI  

 

195 

 

 

 

che lo stato sugli studi delle anti-

chità cristiane. 

Il lavoro, peraltro, testimonia 

l’importanza degli archivi “ele-

mento vivo in perenne formazione 

e trasformazione” (p. 8), rimarca-

to nella pregevole prefazione, alla 

luce di una bella pagina di Fou-

cault. 

In conclusione, la circostanza 

che “non tutto è esplorato”, come 

afferma Mallardo nella lettera a 

Gennaro Aspreno Galante del 

22/06/1911, occorre sempre rim-

boccarsi le maniche per “rintrac-

ciare memorie nelle carte o nelle 

pergamene” (ivi), allargandosi a 

tutte le chiese della Campania. 

Uno stimolo alla crescita sostan-

ziata dalla memoria storica, un 

esempio di clero dotto e proposi-

tivo che tratta la modernità alla 

luce dei valori perenni, ma al 

tempo stesso aperta alle sfide 

dell’attualità. Un invito ai giovani 

studiosi ed ai chierici, ai quali le 

due figure possono essere presen-

tate come un segno della grandez-

za del clero napoletano. 

Dario Sessa 
 

Autore: Orlando Barba  

Titolo: Lo jus adsociationis nella 

Chiesa 

Casa editrice: Editrice Domeni-

cana Italiana 

Luogo e data: Napoli 2025 

Riferimenti: pp. 221 

 

Come rileva il Card. Mimmo 

Battaglia nella Prefazione (pp.7-

9), le associazioni dei fedeli “sono 

uno dei modi concreti con cui il 

Popolo di Dio si organizza per vi-

vere insieme il Vangelo, per met-

tersi in ascolto dello Spirito e ri-

spondere alla chiamata ad essere 

nel mondo sale, luce e lievito” (p. 

7). 

L’A. premette alla trattazione 

una esauriente ed illuminante In-

troduzione (pp. 11-15), per poi 

aprire la trattazione nel I cap. “Le 

associazioni dei fedeli. Profili ca-

nonici e civilistici” (pp. 17-77). 

Orlando Barba parte nella sua 

analisi dalla “naturale socialità 

dell’uomo”, con opportuni riferi-

menti al diritto di associazione, 

per l’appunto lo jus adsociationis, 

alla luce della “Dichiarazione dei 

Diritti dell’Uomo” ed al dettato 

costituzionale italiano vigente. 

L’A. delinea in maniera precisa le 

linee portanti in tal senso alla luce 

dell’insegnamento del Vaticano 

II, che evidenzia come “la dimen-

sione individuale non può essere 

esaustiva della radicale vocazione 

cristiana” (p. 19). Per questo i Pa-

dri conciliari incoraggiarono il co-

siddetto “apostolato associato”, 

che si radica nella tradizione, ma 

che, nella sua formulazione cano-

nistica si è profondamente evoluto 

dal codice del 1917 a quello del 

1983 (pp. 23-31). E proprio per 

questo l’A. offre una analitica di-

samina dei principi della normati-

va attuale, evidenziandone i pro-

gressi e le grandi possibilità che 

essa delinea. 

Un’attenzione particolare è 

dedicata ai criteri di ecclesialità, 

imprescindibili affinché si realizzi 

il fine dello jus adsociationis, pe-



 

RECENSIONI 

 

 

 

 

raltro continuamente richiamato e 

caldeggiato dai Pontefici. 

Premessa la statuizione norma-

tiva comune a tutte le associazio-

ni, l’A. offre una disamina della 

tipologia di membri, tecnicamente 

definiti “soci”, per poi chiarire la 

fondamentale distinzione tra asso-

ciazioni “pubbliche” e associazio-

ni “private”, distinte per ambito 

territoriale e per tipologie di fini 

(pp. 40-53) e concludendo con 

una trattazione molto puntuale su-

gli statuti delle associazioni stesse 

(pp. 53-77). A tal proposito ven-

gono esaminati struttura, governo 

e amministrazione, dopo aver for-

nito una breve, ma utilissima trat-

tazione sugli adempimenti per il 

riconoscimento civile. 

Il II cap. è dedicato alle con-

fraternite, gloriosamente caratte-

rizzanti la storia 

dell’associazionismo, in funzione 

della crescita spirituale dei soci in 

termini di “culto divino” e di cari-

tà e che tanto merito hanno avuto 

per la vivificazione della pietà 

popolare e della vita liturgica. A 

tal proposito è interessantissimo e 

prezioso il § 1 “L’evoluzione sto-

ria delle confraternite” (pp. 82-

95), ampiamente documentato e, 

pur nella sua sinteticità, esaustivo. 

Successivamente l’A. appro-

fondisce la natura giuridica delle 

confraternite, partendo dal codice 

piano-benedettino del 1917 per 

giungere a quello vigente ed indi-

viduando tra i fini peculiari 

l’incremento del culto pubblico. 

Corollario della trattazione 

sulla natura giuridica delle confra-

ternite è il richiamo al rapporto 

con l’Autorità Ecclesiastica (pp. 

104-106), cui segue una puntuale 

disamina della disciplina interna 

(pp. 106-140), del governo e delle 

figure centrali, quali i moderatori 

e gli officiali. L’A., inoltre forni-

sce ampie notizie sul commissa-

riamento, sull’amministrazione 

dei beni, sul profilo tributario sia 

civile ed ecclesiastico e 

sull’amministrazione sia ordinaria 

che straordinaria. 

Particolare rilievo ha la tratta-

zione sull’erezione delle confra-

ternite (pp. 140-147), con riferi-

menti agli statuti, agli organi di 

amministrazione e al governo. 

Nel Cap. III la trattazione si at-

testa su “Le confraternite: profili 

civilistici” (pp. 149-165). L’A. 

nell’affrontare il tema, che ha in-

dubbio impatto nella concreta 

prassi premette - e ciò costituisce 

sempre un valore aggiunto - una 

serie di osservazioni che, partendo 

dalla normativa nel nuovo stato 

unitario, offrono una contestualiz-

zazione, specialmente in merito 

alla frattura tra Stato e Chiesa 

successiva agli eventi del 1870, 

per giungere al nuovo regime giu-

ridico successivo ai Patti Latera-

nensi. La situazione attuale è trat-

tata nel §§ 3 e 4 (pp.161-165), con 

numerosi riferimenti alla tutela 

dei luoghi sacri delle confraterni-

te, che ha notevole rilevanza, 

avendo queste edificato nel corso 

del tempo una serie di templi, 

cappelle, cimiteri, coinvolgendo, 

così, profili pubblicistici. 

Nelle Conclusioni (pp. 167-

173) si sottolinea come “Ogni 

studio canonico non può prescin-



                                                                                                                                 

                        RECENSIONI  

 

197 

 

 

 

dere dall’insegnamento del Conci-

lio Vaticano II, poiché esso forni-

sce la chiave ermeneutica delle 

norme contenute nel CJC” (p. 

167). 

L’opera ha il pregio di essere 

impeccabile dal punto di vista 

tecnico-giuridico, ma, al tempo 

stesso di focalizzare l’attenzione 

sui principi di fondo che sostan-

ziano la materia. Il “diritto di as-

sociazione” viene radicato nella 

dignità umana e nel Battesimo e la 

dialettica tra libertà e vincoli giu-

ridici viene sviluppata con equili-

brio ed armonia. 

Un’utile Appendice I con mo-

delli esemplificativi dell’atto co-

stitutivo e degli statuti e un’ampia 

ed aggiornata bibliografia chiudo-

no il pregevole lavoro. 

Dario Sessa 
 

Autore: Mauro Sessa 

Titolo: Le dipendenze affettive. 
Psicologia, neuroscienze e teoria 

dell’attaccamento 

Casa editrice: Editrice Domeni-

cana Italiana  

Luogo e data: Napoli 2025 

Riferimenti: pp. 127 

 

La dipendenza affettiva è un 

fenomeno estremamente comples-

so, che “tocca la nostra psiche e 

influenza profondamente le nostre 

relazioni interpersonali”. Questo 

libro presenta il lavoro di ricerca 

condotto dallo psicologo dott. 

Mauro Sessa su tale fenomeno. Lo 

scopo di questa ricerca è quello di 

“esplorare la dipendenza affettiva, 

svelando le radici psicologiche, le 

manifestazioni concrete e prospet-

tando vie per affrontarla e supe-

rarla”, attraverso “un’analisi inte-

grata che combina psicologia, 

neuroscienze e teorie 

dell’attaccamento” (p. 7).  

Il primo capitolo offre una 

comprensione preliminare del no-

do concettuale, che si designa con 

il termine “dipendenza affettiva”, 

un quadro relativo all’eziologia 

del fenomeno, alle sue manifesta-

zioni e ai rischi che possono in-

fluenzare negativamente la salute 

psico-fisica del soggetto.  

Nello specifico, il primo capi-

tolo del libro è introdotto 

dall’analisi del concetto di “di-

pendenza affettiva”, definita come 

“un modello comportamentale ca-

ratterizzato da un legame istaurato 

in maniera emotivamente patolo-

gica da parte di un soggetto verso 

un’altra persona” (p. 11). 

L’A., dopo aver inquadrato 

concettualmente la dipendenza af-

fettiva, illustra le manifestazioni 

concrete che presenta sulla perso-

na tale fenomeno: basso livello di 

autostima e mancanza di fiducia 

in se stessi; abitudine a relazioni 

tossiche o dannose; isolamento 

sociale; disturbi dell’umore; diffi-

coltà nel prendere decisioni (pp. 

12-14). 

La ricerca dell’A. procede con 

un’attenta analisi eziologica del 

fenomeno, che trova il suo incipit 
nella distinzione tra le due forme 

di dipendenza affettiva: “dipen-

denza da attrazione” e “dipenden-

za da attaccamento”. Come rileva 

l’A., dipendenza da attrazione e 



 

RECENSIONI 

 

 

 

 

dipendenza da attaccamento sono 

due concetti che “presentano sfu-

mature distinte e che contribui-

scono a delineare meglio la com-

prensione della dipendenza emo-

tiva nelle relazioni interpersona-

li”. Dopo aver messo in luce il 

ruolo che hanno i fattori culturali 

e sociali nella formazione della 

dipendenza affettiva, l’A. opera 

un rinvio interessante quanto utile 

alla tassonomia proposta da 

Peabody, uno dei teorici che ha 

cercato di descrivere le diverse 

forme di dipendenza relazionale o 

affettiva (pp. 15-18).  

Gli ultimi due paragrafi del 

primo capitolo hanno come ogget-

to d’indagine la diagnosi differen-

ziale e il legame tra trauma infan-

tile e disregolazione emotiva. 

Come si legge in queste pagine: 

“nel contesto della diagnosi diffe-

renziale delle dipendenze affettive 

è necessario analizzare le diverse 

condizioni psicologiche che pos-

sono presentare sintomi sovrap-

ponibili o simili, ma che richiedo-

no una valutazione accurata per 

una diagnosi appropriata” nonché 

per una personalizzazione 

dell’intervento terapeutico stret-

tamente legata alle specifiche esi-

genze del paziente (pp. 19-23). 

L’ultimo paragrafo, che svi-

luppa il tema del legame tra trau-

ma infantile e disregolazione 

emotiva, presenta degli interes-

santi spunti che mostrano come 

“eventi traumatici precoci possa-

no influenzare in modo significa-

tivo lo sviluppo emotivo e rela-

zionale del soggetto, portando a 

forme di dissociazione e disrego-

lazione emotiva, che sono quelli 

che poi caratterizzano spesso la 

dipendenza affettiva” (p. 24). In 

tale prospettiva l’A. procede 

all’esame dei concetti di dissocia-

zione e disregolazione emotiva, 

soffermandosi sulla cosiddetta 

“mentalizzazione”, processo di 

rappresentazione mentale “attra-

verso il quale arriviamo a conce-

pire noi stessi e gli altri come 

aventi degli stati mentali” (pp. 25-

27).  

“L’arte di amare” è il titolo del 

secondo capitolo, con il quale l’A. 

esplicitamente rimanda all’opera 

di Erich Fromm, analizzando il 

prezioso contributo che lo psico-

logo tedesco offre nella prospetti-

va di una fondazione scientifica 

del fenomeno delle dipendenze af-

fettive.   

L’A. analizza un concetto 

chiave del celebre contributo 

“L’arte di amare” di Fromm, rac-

chiuso nella seguente citazione: 

“il primo passo è di convincersi 

che l’amore è un’arte così come la 

vita è un’arte: se vogliamo sapere 

come amare dobbiamo procedere 

allo stesso modo come se voles-

simo imparare qualsiasi altra arte, 

come la musica, la pittura, oppure 

l’ingegneria e la medicina”. Que-

sta citazione - come rileva l’A. -, 

suggerisce la concreta possibilità 

“di sviluppare e migliorare la ca-

pacità di amare e vivere in modo 

significativo attraverso l’auto-

riflessione, la pratica e 

l’apprendimento continuo” (p. 

31). 

La narrazione procede con 

un’analisi sull’amore, sentimento 



                                                                                                                                 

                        RECENSIONI  

 

199 

 

 

 

che “può essere considerato un 

fondamento essenziale per la salu-

te mentale e il benessere emotivo 

degli individui”, ma che, se mala-

to o distorto, come la dipendenza 

affettiva e l’egoismo narcisistico, 

comporta notevoli rischi. È pro-

prio sulle criticità di questa forma 

malata di amore, detta “simbioti-

co”, che l’A. si sofferma, muo-

vendo un confronto con l’amore 

“maturo”, inteso come “l’unione a 

condizione di preservare la pro-

pria integrità, la propria indivi-

dualità”.  

Di rilevante interesse è 

l’attenzione che Mauro Sessa ri-

pone sulla differenza tra “affetti 

attivi” e “affetti passivi”, con un 

rinvio di curvatura filosofica e - 

osservazione questa molto inte-

ressante - rileva come tale distin-

zione fosse già presente nell’Etica 

more geometrico demonstrata di 

Spinoza (pp. 32-33). 

Il secondo capitolo del libro, 

specialmente nel secondo paragra-

fo, presenta la riflessione di 

Fromm sulle diverse forme 

d’amore e sulla dipendenza affet-

tiva nella quale tali forme possono 

sfociare, influenzando negativa-

mente le relazioni, per poi deli-

neare il cammino di guarigione 

che il paziente può intraprendere a 

partire dall’imprescindibile rico-

noscimento della presenza di una 

dipendenza affettiva nella sua vita 

(pp. 33-39).  

Il capitolo si conclude con 

un’analisi psicologica dei “con-

cetti-strumenti” di “disciplina, 

concentrazione e pazienza” 

nell’ambito delle relazioni. In 

queste pagine si parla non solo di 

concetti, ma anche di strumenti, in 

quanto, come sostiene lo stesso 

Fromm, si tratta di “elementi es-

senziali per cogliere la natura e la 

positiva fattibilità delle dinamiche 

relazionali ed offrono elementi 

utili per comprendere ragioni e 

processi della dipendenza affetti-

va”. Va fatta menzione, inoltre, di 

quella che l’A. definisce una 

esplorazione da lui portata avanti 

sui concetti di fede e coraggio, pi-

lastri sui quali si fonda l’arte di 

amare, e sulla loro positiva inci-

denza nelle relazioni (pp. 40-44).  

Nel terzo capitolo del volume 

l’A. affronta il tema della com-

plessità dell’esperienza emotiva, 

attraverso gli studi portati avanti 

dalla ricerca nel campo della neu-

ropsicologia sulle emozioni. Que-

ste pagine rilevano come la di-

pendenza affettiva “spesso si ma-

nifesta attraverso una prevalenza 

di emozioni negative, come 

l’ansia, la paura dell’abbandono e 

la tristezza”. In tale prospettiva, 

l’A., sviluppando il pensiero dello 

psicologo statunitense P. Ekman, 

giunge a sostenere che negli indi-

vidui affetti da dipendenza affetti-

va, l’emisfero destro cerebrale, 

principale responsabile 

dell’elaborazione delle emozioni 

negative, può mostrare una mag-

giore attività (pp. 45-50).  

In questo capitolo l’A. dedica 

un interessante paragrafo al lin-

guaggio del volto, sostenendo che 

un’analisi approfondita delle 

espressioni facciali può essere 



 

RECENSIONI 

 

 

 

 

d’aiuto in quanto fornisce un qua-

dro dettagliato sulle dinamiche 

neurologiche e psicologiche delle 

emozioni umane (p. 51). Il model-

lo gerarchico di riconoscimento 

dei volti proposto da Ellis e 

Young, modello che “incorpora 

anche il concetto di encoding e 

decoding nel processo di elabora-

zione delle informazioni facciali”, 

è oggetto di attenzione di questo 

paragrafo. Come mostra l’A., i 

processi di encoding e decoding 

sono “fondamentali per compren-

dere come il cervello trasformi i 

segnali visivi in rappresentazioni 

cognitive ed emotive dei volti 

umani”.  

La relazione tra il modello ge-

rarchico di riconoscimento dei 

volti e la dipendenza affettiva 

viene, peraltro, successivamente 

approfondita dall’A., il quale met-

te in luce come, nelle persone con 

una propensione alla dipendenza 

affettiva, i processi cognitivi ed 

emotivi influenzino la loro perce-

zione e interpretazione delle 

espressioni facciali altrui (pp. 53-

55). 

Il capitolo è arricchito dall’A. 

da uno studio che si propone di 

esplorare le emozioni durante la 

fase dello sviluppo. Cruciali sono 

i primi tre anni di vita, dall’analisi 

dei quali si coglie l’importanza 

delle prime esperienze affettive e 

relazionali nel plasmare lo svilup-

po emotivo e relazionale 

dell’individuo. L’A. mostra come 

“una carenza di esperienze affetti-

ve positive durante questa fase 

critica dello sviluppo possa au-

mentare il rischio di dipendenza 

affettiva in età adulta, poiché 

l’individuo potrebbe avere diffi-

coltà a stabilire e mantenere rela-

zioni interpersonali sane e soddi-

sfacenti” (p. 59).  

Il quarto capitolo contiene 

un’approfondita ricerca sulla teo-

ria dell’attaccamento. Dopo aver 

inquadrato l’attaccamento da un 

punto di vista etimologico ed epi-

stemologico, l’A. porta avanti uno 

studio sui comportamenti di attac-

camento, attraverso rinvii a voci 

autorevoli come quelle di Weiss 

che, in concreto, definisce il fe-

nomeno alla luce di caratteristiche 

fondamentali: ricerca di vicinanza 

in una figura preferita, effetto ba-

se sicura, protesta per la separa-

zione (pp. 67-70). La ricerca si 

concentra poi sui principali stili, 

cardini della teoria 

dell’attaccamento: sicuro, sicuro 

evitante, insicuro-ambivalente e 

disorganizzato.  

Più in particolare, il terzo pa-

ragrafo del capitolo pone 

l’attenzione su un elemento chia-

ve della teoria dell’attaccamento, 

ovvero l’idea che le esperienze 

precoci con le figure di attacca-

mento (caregiver) influenzino lo 

sviluppo di modelli operativi in-

terni, che sono rappresentazioni 

mentali di se stessi e degli altri. 

Interessanti in queste pagine sono 

le considerazioni attorno alla figu-

ra del caregiver, gli spunti di ri-

flessione sull’attaccamento in età 

adulta, le linee operative da segui-

re al fine di supportare “relazioni 

nutrienti” e il quadro sulle fasi 

dell’ontogenesi del sistema di at-

taccamento, supportato dall’A. at-



                                                                                                                                 

                        RECENSIONI  

 

201 

 

 

 

traverso le ricerche che sono state 

portate avanti da J. Bowlby, J. 

Holmes e J. Byng-Hall (pp. 72-

77).    

Il tema dell’attaccamento nella 

vita adulta ovvero nelle relazioni 

adulte è oggetto di indagine del 

paragrafo successivo. L’A. svi-

luppa il tema sulla base degli studi 

di J. Bowlby, il quale “ha dedicato 

la sua carriera a esplorare come le 

prime esperienze con i caregiver 

influenzino lo sviluppo emotivo e 

relazionale lungo tutto l’arco della 

vita” (p. 77).  

L’ultimo paragrafo di questo 

capitolo sottolinea l’importanza 

del concetto di transgenerazionali-

tà nell’attaccamento, intendendo 

con questa la trasmissione degli 

stili di attaccamento da una gene-

razione all’altra. Della transgene-

razionalità l’A. porta avanti uno 

studio con il quale mostra le linee 

operative da adottare sia per inter-

rompere cicli di attaccamento in-

sicuri, potenzialmente sfocianti 

nella dipendenza affettiva, sia per 

promuovere attaccamenti più si-

curi nelle generazioni future (pp. 

79-82).  

L’ultimo capitolo del libro 

propone un’analisi ampia sul be-

nessere psicologico e le dinami-

che emotive.  

Nel primo paragrafo l’A. ana-

lizza l’influenza dell’ambiente 

sullo sviluppo emotivo e psicolo-

gico infantile. In tale prospettiva 

egli si riconduce all’intuizione di 

Bowlby, in virtù della quale “i di-

sturbi nei bambini sono originati o 

da traumi o da esperienze di svi-

luppo disadattativo con un ruolo 

genitoriale inadeguato” (p. 83). 

Un concetto interessante che 

emerge da queste pagine è quello 

della “vita fantastica” del bambi-

no, quale “mondo immaginativo e 

simbolico in cui è possibile elabo-

rare esperienze ed emozioni diffi-

cili” e il ruolo cruciale che questo 

fattore ha nel vivere le emozioni. 

Centrali in queste pagine sono le 

emozioni e l’attenzione sul loro 

mancato riconoscimento da parte 

dei caregiver, causa dello svilup-

po di una serie di problemi emoti-

vi e comportamentali nel bambi-

no.  

Fa seguito l’approfondimento 

dell’A. sul tema dei fallimenti 

ambientali e l’interazione di que-

sti ultimi con la “vita fantastica” 

del bambino (pp. 83-87). 

Il capitolo è arricchito da una 

trattazione sul tema della depres-

sione e sui collegamenti sussisten-

ti tra modelli di attaccamento e 

predisposizioni depressive.   

L’A. riporta in queste pagine 

le ricerche condotte dagli esperti, 

che hanno dimostrato come il 

concetto di “vulnerabilità geneti-

ca” si integri con la teoria 

dell’attaccamento, suggerendo 

che le predisposizioni biologiche 

interagiscono con le esperienze di 

attaccamento per determinare il 

rischio di depressione (p. 88).  

L’ultimo paragrafo di questo 

capitolo ha come oggetto di studio 

i tre pattern di personalità vulne-

rabile che, secondo Bowlby, 

emergono dall’attaccamento an-

sioso: attaccamento ambivalente, 



 

RECENSIONI 

 

 

 

 

accudimento compulsivo e distac-

co.  

Il paragrafo è completato dal 

riferimento al concetto di “con-

trollo anaffettivo” introdotto da 

Parker (pp. 91-92). 

La conclusione offre una sinte-

si delle piste terapeutiche che, 

nell’orizzonte di un approccio in-

tegrato e multifattoriale, possono 

essere adottate per aiutare a supe-

rare la dipendenza affettiva (pp. 

93-96). 

Il libro di Mauro Sessa è un 

viaggio all’interno del complesso 

fenomeno della dipendenza affet-

tiva. Un tema profondamente at-

tuale, in un’epoca sempre più 

animata da una crisi delle relazio-

ni sane e da un modo patologico 

di relazionarsi al prossimo che 

spesso viene normalizzato.  

                Gianpaolo Langella  
 

Autore: Jonathan Stea  

Titolo: Mind the Science. Saving 
Your Mental Health from the 

Wellness Industry  

Casa editrice: Oxford University 

Press 

Luogo e data: Oxford 2024 

Riferimenti: pp. 264 

 

Il tema della salute mentale è 

attualissimo e questo contributo, 

non ancora tradotto in italiano, 

merita una presentazione, in quan-

to non si rivolge specificamente 

agli “addetti ai lavori”, ma è di 

ampio respiro e ricco di indica-

zioni concrete ed utili anche per 

un pubblico non specialista. 

L’A., Jonathas Stea, è profes-

sore presso la Calgary University, 

ed è attivo come psicologo clini-

co. Scopo principale dell’opera è 

demistificare le innumerevoli 

proposte “pseudoscientifiche” of-

ferte dal mercato del cosiddetto 

“benessere psichico” (che prolife-

rano ovunque, ma specialmente 

negli USA) e dalle quali occorre 

difendersi. L’A., al tempo stesso, 

si propone di fornire al lettore 

strumenti di “alfabetizzazione” 

psicologica, al fine di poter opera-

re un saggio discernimento e 

comprendere portata e termini del 

concetto autentico di salute men-

tale. 

Il fine demistificatorio è enfa-

tizzato nel sottotitolo Saving Your 

Mental Health from the Wellness 
Industry (“difendere la propria sa-

lute mentale dall’industria del be-

nessere”. Si tratta di un vero invi-

to alla prudenza e ad un sano 

“orientamento” nel “mercato del 

benessere”, ad opinione dell’A. 

aggressivo e senza scrupoli. Ciò 

non toglie che, nonostante tale in-

tento protettivo ed il necessaria-

mente divulgativo linguaggio uti-

lizzato, il libro non rispetti i re-

quisiti essenziali di scientificità e 

rigore che, comunque, ne sostan-

ziano l’avvincente ed interessante 

narrativa.  

Dopo un’Introduzione davvero 

provocatoria (“The Road to Hell 

Is Paved with Pseudoscience”, 

cioè “La strada per l’inferno è la-

stricata di pseudoscienza”), in cui 

l’A. non senza ironia chiarisce 

l’intento primario del lavoro, ab-

biamo la prima delle tre parti in 

cui è articolata la trattazione: 

“You’ve been Deceived”, cioè 



                                                                                                                                 

                        RECENSIONI  

 

203 

 

 

 

“Sei stato ingannato”. Nel I cap. si 

delinea l’evoluzione e il fascino 

della pseudoscienza; nel II cap. 

“Diventare alfabetizzati in scienza 

e salute mentale”, l’A. esplora 

l’importanza dell’alfabetizzazione 

scientifica e del concetto di salute 

mentale, concentrandosi sulla vera 

letteratura scientifica e sulla ne-

cessità di dar credito ai veri esper-

ti, mai tralasciando il pensiero cri-

tico. Ed è qui che, facendo ricorso 

a principi basilari di epistemolo-

gia, tratta della differenza tra la 

vera scienza e la “pseudoscienza”, 

applicando la distinzione alla psi-

cologia. Interessanti le notazioni 

sui motivi per cui la pseudoscien-

za attecchisce anche in ambienti 

evoluti: essa si evolve e fa leva 

sulle fragilità, che rendono sensi-

bile l’uomo alle scorciatoie che 

promettono risultati miracolosi 

con impegno minimo. L’A. ap-

pronta in tal senso una sorta di 

metodo accelerato per riuscire a 

cogliere l’inanità di tali proposte, 

che rendono fraudolento il merca-

to del benessere, sostanziato da 

quelli che l’A. non esita a definire 

“con game”, cioè “imbrogli”. 

La II parte “The Signs to Look 

For”, cioè “I segnali cui prestare 

attenzione”, comprende un III 

cap. “Corso intensivo di psicopa-

tologia”, di indubbio interesse; un 

IV cap. che descrive l’industria 

del benessere e la pseudomedicina 

alternativa; un V cap. intitolato 

“Canarini nella miniera di carbo-

ne”, in cui analizza i “segnali 

d’allarme” con l’abbondanza di 

notizie scientifiche false e si con-

clude con il VI “Smontare le falsi-

tà: valutazioni inaccurate e tratta-

menti fasulli”. In questa sezione 

l’A. spiega analiticamente natura 

e modalità attuative delle strategie 

fraudolente che vengono messe in 

atto e che si avvalgono di una sva-

riata serie di tattiche, ivi comprese 

figure retoriche avvincenti (i co-

siddetti “tropi”), lusinghe, pro-

messe, false testimonianze di pre-

sunti beneficati dalle metodiche 

propagandate, il tutto reso in un 

valzer di illusorietà distanti anni 

luce dalle evidenze scientifiche 

che validano i veri protocolli psi-

cologici scientifici. 

La III parte “Good Science” 

comprende il VII cap. “Cosa si-

gnifica davvero salute mentale”, 

in cui Jonathan Stea descrive cosa 

significa davvero “benessere psi-

cologico” e come si valuta 

l’efficacia di trattamenti supporta-

ti da evidenze scientifiche, inclusi 

gli approcci psicoterapeutici. 

L’VIII e ultimo capitolo “Ripren-

dere il controllo della mente” 

chiude la trattazione. Questa parte 

costituisce la pars construens del 

percorso, in quanto, dopo la demi-

stificazione delle due sezioni ini-

ziali, costituenti la pars destruens, 

l’A. presenta il concetto autentico 

di “salute mentale”: «When my 

patients ask me what mental 

health means, here’s what I tell 

them: Mental health doesn’t in-

volve the aim of eradicating un-

comfortable emotions and life 

stressors. Rather, mental health 

involves practicing healthy ways 

to roll with, and grow from, life’s 



 

RECENSIONI 

 

 

 

 

punches. It involves a state of 

mental functioning in which a 

person can experience productivi-

ty, satisfied relationships, mea-

ning and purpose, high quality of 

life and possess the ability to cope 

with adversity» e cioè, «Quando i 

miei pazienti mi chiedono cosa 

significhi salute mentale, ecco co-

sa dico loro: la salute mentale non 

consiste nel mirare a sradicare 

emozioni scomode e fattori di 

stress della vita. Piuttosto, la salu-

te mentale consiste nel praticare 

modi sani per “andare con” (le co-

se) e crescere dai pugni che la vita 

ti dà. Implica uno stato di funzio-

namento mentale nel quale una 

persona può sperimentare produt-

tività, relazioni soddisfacenti, sen-

so e scopo, alta qualità di vita e 

possedere la capacità di far fronte 

all’avversità» (p. 155). 

L’incipit del percorso di be-

nessere è la consapevolezza di 

aver bisogno di un aiuto serio, ef-

ficace, professionale, mettendo in 

cantiere che l’alleanza terapeutica 

che si andrà ad instaurare richie-

derà impegno e non presterà il 

fianco alla seduzione di promesse 

miracolistiche. 

Un utile ausilio è costituito da 

una sorta di brevi pro-memoria 

contenute nell’Appendice finale 
“Mind the Takeaways”, cioè “At-

tenzioni alle conclusioni”. Presen-

ta sotto forma di brevi schemi: 

“Tropi antipsichiatria e loro con-

futazione”, “Nove campanelli 

d’allarme della pseudoscienza”, 

“Tropi della medicina alternativa 

e relative confutazioni”, “Tattiche 

di propaganda della medicina al-

ternativa”, “Errori di pensiero 

comuni” (bias cognitivi), “Falla-

cie logiche usate per promuovere 

la medicina alternativa”, “Tratta-

menti pseudoscientifici inequivo-

cabili”, “Come compilare un regi-

stro dei pensieri”, “Un assaggio di 

trattamenti basati sull’evidenza”. 

Dal punto di vista formale, il 

merito dell’A. è quello di rendere 

semplice ciò che è complesso e 

tradurre concetti di spessore in 

modalità chiare ed accessibili, an-

che utilizzando metafore e, talvol-

ta, un sano ed intelligente umori-

smo; dal punto di vista del merito 

quello di aver affrontato un pro-

blema reale, averne rilevato la pe-

ricolosità ed aver fornito al lettore 

validi strumenti di demistificazio-

ne  

È evidente che non si tratta di 

manualistica clinica, ma di un la-

voro rigoroso nella sostanza, ac-

cessibile nella forma, orientato ad 

un pubblico colto, ma non specia-

lista. 

Considerando il genere lettera-

rio, lo scopo che l’A. si prefigge e 

lo stile chiaro, si tratta di un lavo-

ro pienamente riuscito. 

Mauro Sessa 



 

 

205 

 

 

 

  

 

 

IL REFERAGGIO 

 

 

La Rivista adotta dal 2018 la procedura di referaggio. Ogni scritto pro-

posto per la pubblicazione viene sottoposto alla valutazione previa da parte del 

Comitato di Redazione e del Direttore. Tale giudizio preliminare verte su con-

gruenza del tema rispetto alla vocazione culturale della Rivista, sullo spessore 

scientifico e sulla rispondenza del testo con le regole redazionali.  

Successivamente lo scritto viene sottoposto ad ulteriore esame utiliz-

zando il sistema del referaggio “cieco” (blind peer review): lo scritto è inviato 

in forma anonima dal Direttore della Rivista ad un revisore facente parte dei 

referral. L’autore non conoscerà mai il nome del revisore, che è tenuto al se-

greto. La segretezza dell’identità del revisore, che sussiste anche in caso di va-

lutazione positiva, garantisce la piena indipendenza di giudizio.  

Unica eccezione alla procedura ha luogo laddove lo scritto provenga da 

autore di sicuro prestigio e/o fama internazionale, nel cui caso il Direttore del-

la Rivista può assumere la responsabilità della pubblicazione. I criteri della va-

lutazione di referaggio sono: a) correttezza metodologica; b) adeguatezza della 

bibliografia; c) chiarezza espositiva e coerenza argomentativa; d) originalità e 

contributo di novità apportato agli studi sull’argomento.  

L’esito del referaggio può portare all’accettazione dello scritto e con-

seguente sua pubblicazione; all’accettazione subordinata a modifiche miglio-

rative, sommariamente indicate dal revisore oppure alla non accettazione dello 

scritto per la pubblicazione 

 


