3F

Rivista di Letteratura e di Storia Ecclesiastica

Istituto Superiore di Scienze Religiose “Donnaregina” di Napoli

I.S.S.R. Donnaregina - Napoli

Anno XXXI (2025) — Nuova serie
2025 -N. 2






Nota

La rivista nasce nel 1969, diretta dal prof. Antonio Russo.
Dopo vari anni di pubblicazioni regolari e un periodo di inter-
ruzione ritorna con nuova veste grafica ed una serie di numeri
di raccordo sotto la direzione del prof. Dario Sessa.

Essa si propone di costituire uno strumento privilegiato di
partecipazione al dibattito culturale, coltivando non solo la
cultura specificamente teologica, ma ogni forma di problema-
tica rilevante ai fini della promozione umana e culturale, in
una prospettiva aperta alle scienze umane e ad ogni contributo
scientificamente valido.

La rivista e aperta, inoltre, a tutti gli Istituti Superiori di
Scienze Religiose del Sud ed ai contributi di tutti gli Enti cul-
turalmente impegnati nella comune ricerca della verita e nella
consapevolezza che questa passa attraverso lo studio, la ri-
flessione e il dialogo.

Consiglio di redazione

Dario Sessa (Direttore responsabile)
Antonio Scarpato

Ernesto Russo

Francesco Russo

Si ringraziano il dr. Marco Cirillo e il dr. Gianpaolo Langella per
I’aiuto nella correzione delle bozze e la sig.ra Rosalia Cannone per il
prezioso lavoro di editing.

Autorizzazione Tribunale di Napoli 2036 del 01/03/1969
Versione online pubblicata ai sensi della I. n. 62 del 07/03/2001






INDICE DEL N. 2/2025

DARIO SESSA

[ =o 1o -1 [T TURRRR R

SALVATORE GIULIANO
Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica nella comprensione

(o (e | N (=10 (o 1 (=TT AU

MATTHEW ANTHONY EDEM

Anne Conway: la simpatia come carattere della natura...........cc.ccocevevernenenn
DARIO SESSA

La pista dell’interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia

(10 ] 01 (CT 0] 00T = 1T RSP RERPTP
MARIA ROSARIA CIRELLA

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” e

paradigma di “SINOAQlita” ..............cccooviiiiiiiiiiiii i
MAURO SESSA

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale....................

GIANPAOLO LANGELLA

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco.........cccccecevuenene.

MARCO CIRILLO
La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona: dal rito alla prassi

PedagogiCo-PAStOrale ...........cceiieriiiiee e






DARIO SESSA

Editoriale

di Dario Sessa

31 numero 2 del 2025 si presenta miscellaneo. Esso consta di ben sette contri-
buti e, come di consueto, si chiude con una ricca serie di recensioni.

Il primo saggio intitolato Lex orandi, lex credendi. La mistagogia litur-
gica nella comprensione della fede cristiana € del prof. Salvatore Giuliano,
docente di teologia sacramentaria. L’A. fa riferimento al celebre lemma di
Prospero di Aquitania, per analizzarne la sintesi che ricorda come, nel percor-
so compiuto dalla riflessone teologica, la Comunita dei credenti, nella lettura
della Scrittura e nella celebrazione dei sacramenti consegnati da Gesu, abbia
generato quella che I’A. stesso definisce “una disciplina liturgica” proprio a
partire dal sentire comune della fede, “vissuta, creduta e pregata” con “un
cuore solo e un’anima sola” (At 4, 32). Per I’A. del saggio, di fronte
all’allontanamento dalla vita sacramentale che 1’Occidente moderno sta spe-
rimentando nella prospettiva di una crescente e strisciante secolarizzazione, €
necessario riconsiderare nella stessa riflessione teologica il criterio mistagogi-
co ed esperienziale legato alle celebrazioni liturgiche, perché I’incontro con
Dio trovi ancor meglio il suo compimento.

Il secondo saggio del prof. Dario Sessa, intitolato La pista
dell’interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea, indaga
sul rapporto tra filosofia e psicologia. Partendo dal presupposto che la psico-
logia non € una disciplina comprensibile in se ipsa, in quanto non auto-
fondante, I’A. indaga sulla sua radicazione che si collega a visioni filosofiche,
in particolare antropologiche, implicite o esplicite dell’essere umano. Le di-
namiche della sofferenza e del cambiamento si chiariscono, infatti, all’interno
di un quadro piu ampio che cerca di rispondere alla questione basilare, cioé
“I’uomo chi ¢?”. Di qui la necessaria riconduzione a determinati modelli di
natura umana, concezioni del senso della vita e del rapporto con 1’altro, pro-
spettive progettuali e modalita che permettano quella reformatio in melius de-
nominata “guarigione”. L’A. si propone di interfacciarsi in tal senso con tre
figure che, tra i numerosi pensatori che maggiormente hanno influenzato il
pensiero psicologico, si potrebbero prendere ad esempio e che, pur essendo
lontani cronologicamente, anticipano in maniera sorprendente le principali
tematiche della psicologia contemporanea: Socrate, Platone e Agostino
d’Ippona, i fautori della “pista dell’interiorita”.



Editoriale

Il dr. Anthony Edem offre il contributo dal titolo “Anne Conway: la
simpatia come carattere della natura”. L’ A. mette in evidenza come, per la
Conway, la “simpatia” superi i parametri della mera relazione sociale e cultu-
rale per approdare ad inserirsi “nel carattere universale della natura”. Nei suoi
Principi, peraltro, ella puntualizza come il significato della simpatia, di per sé
poco autoesplicativo, vada considerato nella sua traiettoria in termini di svi-
luppo storico e vada convalidato in contesti interdisciplinari. La Conway, vi-
sta come “un profeta della natura”, propone una riflessione sulla simpatia se-
condo una prospettiva etica solidamente costruita sulla metafisica, in quanto
“possiamo agire correttamente solo in base all’ontologia del nostro essere”.
Scoprendo di essere tutti “imparentati con il resto della natura”, porta a tratta-
re ogni altro essere “con la gentilezza che si riserva a coloro che sono legati
da una certa parentela” e ’atteggiamento virtuoso si “estendera anche al mo-
do in cui gli esseri umani trattano il resto della natura”.

Il saggio La casa di Priscilla e Aquila, icona di “‘chiesa domestica in
uscita” e paradigma di “sinodalitd” viene proposto dalla prof.ssa Maria Ro-
saria Cirella, biblista. Com’¢ noto, i due sposi Priscilla/Prisca e Aquila, furo-
no ferventi “collaboratori” dell’apostolo Paolo e la loro famiglia puo essere
senza dubbio definita un modello di comunione ecclesiale e di testimonianza
missionaria. L’A. nel saggio esamina criticamente quella che definisce
“traiettoria comunitaria e missionaria della coppia”, attraverso una ricca e det-
tagliata analisi esegetica dei dati biblici ed alla luce di informazioni storiche
altrettanto precise e puntuali. In particolare viene sottolineato come la fami-
glia di Priscilla e Aquila incarni nella chiesa delle origini “una sinergia esem-
plare tra vita familiare e servizio apostolico” e sappia coniugare nelle vicissi-
tudini della vita di ogni giorno “la comunione sponsale con I’impegno mis-
sionario”. Non a caso, la loro menzione nel NT riflette il loro ruolo di corre-
sponsabilita attiva nell’ospitalita, nella formazione e nell’evangelizzazione.
L’A., peraltro, rileva come, alla luce dei testi biblici, emerga anche una loro
presenza dinamica e itinerante in svariate comunita cristiane come Corinto,
Efeso e Roma, evidenziando I’efficacia e 1 frutti della loro rete di relazioni
comunitarie. Di qui la tesi di fondo del saggio, che porta I’A. a presentarli
come icona di quella che ¢ definita “chiesa domestica in uscita” e paradigma
di “sinodalita” orientata all’annuncio e alla missione.

Il dr. Mauro Sessa, psicologo, propone un saggio dal titolo L ‘avventura
psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale. In continuita con gli altri
contributi, I’A. analizza il contributo dell’approccio al benessere della persona,
nell’ottica sistemica, evidenziando come il soggetto individuale sia parte inte-
grante del sistema da cui proviene, con particolare riferimento alla famiglia.



DARIO SESSA

Evidenzia, altresi, come 1’opzione sistemico-relazionale costituisca un vero e
proprio “salto epistemologico” rispetto alla psicologia tradizionale, alla luce
dell’apporto determinante di Ludwig von Bertalanffy, dei suoi sviluppi a Palo
Alto in America e in Italia con la “Scuola di Milano”. Viene presentata una
accurata analisi del paradigma e degli attributi del sistema, come comunica-
zione interattiva, autoregolazione e auto-organizzazione. L’A. offre, quindi,
un quadro degli sviluppi operativi della scuola, soffermandosi sui concetti
nodali, come, ad esempio la schismogenesi, 1’omeostasi, la differenziazione
del sé e presentando le tecniche elettivamente adottate in termini psicotera-
peutici.

Il saggio del dr. Gianpaolo Langella dal titolo Linee portanti della filo-
sofia del diritto di Giuseppe Prisco costituisce un estratto della sua brillante
tesi di baccalaureato in SS.RR., alla quale la Commissione ha riconosciuto la
dignita di pubblicazione. L’A. si propone di analizzare 1’apporto giusfilosofi-
co del Card. Giuseppe Prisco, noto pit come filosofo morale che come filoso-
fo del diritto, per evidenziare il contributo del grande neotomista napoletano
proprio all’interno del dibattito relativo alla fondazione del diritto ed alla ge-
stione delle consequenziali prassi. L’A. evidenzia come Prisco sia interprete
di un’istanza che dovrebbe caratterizzare la coscienza giusfilosofica di ogni
giurista, che riguarda la consapevolezza del rischio antropologico legato a
quell’insensata  epoché, che, sospendendo ogni giudizio, consiste
nell’astenersi dal chiedersi seriamente il perché del diritto, il senso e la porta-
ta della ricerca giuridica, preferendole una pit comoda descrizione degli isti-
tuti e finendo, cosi, per ridurre I’intero discorso giuridico al rango di sterile
tecnicismo al servizio non della persona umana, ma del potere, assolutizzando
la norma positiva e trascurando ogni superiore dimensione di giustizia.

Anche il saggio del dr. Marco Cirillo dal titolo La juta dei femminielli
alla Mamma Schiavona: dal rito alla prassi pedagogico-pastorale costituisce
I’estratto di una brillante tesi di licenza in SS.RR., cui la Commissione ha ri-
conosciuto la dignita di pubblicazione. L’A. esamina il celebre fenomeno re-
ligioso al di la della sua valenza folcloristica, focalizzando 1’attenzione sulle
tre dimensioni costitutive del rito del pellegrinaggio, declinandole in maniera
decisamente originale. La dimensione della socialita nelle “paranze”, che si
spostano in festosi gruppi su bus noleggiati per I’occasione o tramite la funi-
colare; la dimensione della normativita, soprattutto nella scansione dei canti
corali, eseguiti nelle varie fasi; la dimensione della periodicita, in quanto la
juta si svolge attualmente in due date precise: 1’8 settembre nella Nativita del-
la Beata Vergine Maria (la juta “dei napoletani”) e il 2 febbraio, la cosiddetta
juta “dei femminielli”. Alla luce della tradizione popolare napoletana, viene



Editoriale

anche chiarito il termine femminiello, figura pienamente assimilata al tessuto
sociale tipico partenopeo, che trova una sua collocazione nell’ordine sociale,
a patto che la sua immagine pubblica rientri nello schema binario dei generi,
come omologata al modello femminile. In tale contesto culturale, il rito della
juta dei femminielli al santuario di Montevergine, si presenta appunto come
un rito sui generis con una propria particolarita.

Come di consueto una serie ampia di recensioni, alcune delle quali no-
tevolmente dettagliate, chiude il numero della Rivista.



SALVATORE GIULIANO

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica nella comprensione della fe-
de cristiana

di Salvatore Giuliano

31 lemma di Prospero di Aquitania, attraverso un’efficace e comprensibile
sintesi, ha sempre ricordato, nel percorso compiuto dalla riflessone teologica,
come la Comunita dei credenti, nella lettura della Scrittura e nella celebrazio-
ne dei sacramenti consegnati da Gesu, abbia generato una disciplina liturgica
proprio a partire dal sentire comune della fede, vissuta, creduta e pregata con
«un cuore solo e un’anima sola» (At 4, 32). Innanzi all’allontanamento dalla
vita sacramentale che I’Occidente moderno sta sperimentando & necessario ri-
considerare, nella stessa riflessione teologica, il criterio mistagogico ed espe-
rienziale legato alle celebrazioni liturgiche perché I’incontro con Dio trovi
ancor meglio il suo compimento.

1. L’esperienza mistagogica nella tradizione dei Padri

La Chiesa, fin dalle sue origini, nel celebrare il Mistero ad essa rivelato
ha articolato in gesti, formule e riti cid che comprendeva sempre meglio nella
meditazione della Scrittura la quale, nella celebrazione comunitaria, diventava
“Parola di Dio per I’'uomo” in una forma ancor piu efficace. La liturgia, tutta-
via, non traduceva soltanto la Scrittura in gesti e riti ma anche la vita
dell’uomo risuonava in essa con tutte le sue attese e con i suoi drammi. Il de-
siderio di comunione, I’attesa della parusia, le deviazioni della fede da cor-
reggere, si trasformavano in gesti e parole che davano corpo, in modo quasi
animato, alla presenza del Risorto che si ripresentava nell’oggi di ogni cele-
brazione eucaristica. Il gesto semplice della fractio panis di Gesu nell’ultima
cena, alla luce della Pasqua, si arricchiva e si articolava in modo tale che i cri-
stiani potessero rivivere, ad ogni celebrazione, I’esperienza viva dell’incontro
con il Crocifisso-Risorto, come la prima volta nel Cenacolo di Gerusalemme.

La Comunita dei credenti cresceva e la liturgia orientava la vita e tutti co-
loro che sperimentavano I’amicizia di Cristo avevano la possibilita di far ri-
suonare ogni domenica la bellezza di quell’esistenza divina a loro donata e
che prendeva via via forma in ciascuno. Aumentava la comunione, aumentava
la santita, aumentava il coraggio di testimoniare la fede anche quando i tempi
si facevano difficili. L’eucaristia era sempre piu il centro propulsore di tutto il
cammino ecclesiale nella storia.



Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica

E da un’eucaristia sperimentata come viva che nascevano Iarticolarsi del-
la carita comunitaria, le varie forme di ministerialita, la formazione dei cre-
denti che vibravano nell’ascolto della Parola e nell’unione sacramentale. Il
“fate questo in memoria” di Lui non era percepito come un “precetto” da
adempiere ma come il bisogno impellente da sperimentare perché, come di-
cevano i cristiani della Chiesa di Abitene, “senza la domenica non possiamo
vivere!”?,

Le liturgie prendevano forma attraverso la fede che si andava sempre me-
glio precisando nella sua formulazione e il mistero veniva raccontato, celebra-
to, vissuto nei singoli riti accompagnati da parole che ne esprimevano il signi-
ficato. Non soltanto la liturgia ma anche I’architettura dei primi secoli assu-
meva forma del mistero celebrato e gli arredi, i paramenti, i colori e la musica
concorrevano a rendere visibile I’invisibile.

La categorica misterica, particolarmente compresa nell’esperienza liturgi-
ca della grecita, assumeva nel cristianesimo nascente un nuovo significato.

Nel paganesimo greco, la liturgia che comunicava I’esperienza della divi-
nita era chiamata epopteia; essa era riservata a pochi che raggiungevano uno
stato superiore di conoscenza di quelli che erano detti i “misteri”. Agli eletti
non era lecito divulgare cio che essi udivano e vedevano nei riti. Con la paro-
la “mistero” (che deriva dal greco uvotipiov [mysterion] reso poi in latino con
mysterium) si indicavano normalmente i culti di carattere esoterico che si dif-
fusero in tutto il mondo greco antico e mediorientale. L’etimologia del voca-
bolo risalirebbe alla radice greca uw, di origine onomatopeica, che esprimeva
il tentativo di parlare tenendo chiusa la bocca (da cui deriva, per esempio, il
termine muto). Da questa radice sarebbero derivati i termini greci udw [myo]
(iniziare ai misteri), uonaic [myesis] (iniziazione) e udotng [mystes] (iniziato).
Tale terminologia rimandava a una realta non esprimibile a parole, di fronte
alla quale chiudere la bocca. Il verbo greco muein, che significa chiudere, ri-
manda, pertanto, ad una realta che supera le capacita espressive del linguag-
gio umano, per cui essa rimane nascosta, velata ma, nello stesso momento,
«svelata» ad un piccolo gruppo d’iniziati. 1l mistero non dicibile, pero, dona-
va a coloro che lo partecipavano una forte portata salvifica perché elevava
I’uomo alla soglia della divinita. Tutti i “misteri”, compresi quelli greci di
Eleusi o quelli Orfici, prevedevano un cammino iniziatico, scandito in tre
momenti fondamentali: una rappresentazione simbolica del mistero stesso (ad
esempio, nei misteri eleusini lo Jerofante faceva vedere una spiga matura a

1 G. MICUNCO, Sine Dominico non possumus. | martiri di Abitene e la Pasqua domenicale,
Ecumenica Editrice, Bari 2004, p. 28.



SALVATORE GIULIANO

tutti i neofiti che avevano superato le varie prove iniziatiche), la rivelazione
del significato nascosto dell’esperienza misterica e la formulazione concettua-
le di quanto sperimentato.

Filone, nonostante la sua origine ebraica, s’ interesso molto ai misteri pa-
gani. Per lui la discesa della Torah fu un vero “mistero”. Plutarco, il quale
credeva che la parte piu alta della filosofia fosse la teologia misterica e inizia-
tica, dichiarava di aver ricevuto un gran numero di misteri da custodire. Va
inoltre rilevato il carattere affettivo ed emozionale di tali celebrazioni sacre?.

La Chiesa ha utilizzato questo antico significato esprimendolo nell’an-
nuncio del mysterium fidei (mistero della fede) proclamato durante la Santa
Messa: la realta “velata” sotto le specie eucaristiche & anche “s-velata” dalle
parole consacratorie perché sia riconosciuta la presenza viva e salvifica del
Crocifisso-Risorto. Erano le celebrazioni a dare ai credenti delle prime comu-
nita la possibilita di comprendere meglio il mistero celebrato e non il contra-
rio. | teologi del | secolo “prima pregano e poi credono, pregano per poter
credere, pregano per sapere come e cosa dovranno credere: per i Padri e per i
teologi dell’intero I millennio, il luogo privilegiato dove si studiano i sacra-
menti & infatti la liturgia della Chiesa™.

La liturgia dei primi secoli, come anche la stessa teologia, fu tutta segnata
dalle preoccupazioni pratiche dei credenti. | primi pastori sono stati pastori e
capi della comunita cristiana e la loro sollecitudine primaria fu quella di su-
scitare e nutrire la fede di coloro che erano loro affidati. La liturgia, come la
teologia dei primi secoli, viveva un rapporto speciale con la vita quotidiana
dei cristiani e conduceva ad una vita di fede, di speranza e di amore.

Quando ci accostiamo ai Padri della Chiesa, osserviamo che la liturgia
non e un aspetto separato dalla riflessione o dalla vita. «Nel periodo patristico
[...] un “teologo” non si sarebbe trovato in un’universita a leggere o a scrive-
re per dotte riviste, ma piu probabilmente sarebbe stato un vescovo che pre-
siedeva I’eucaristia della sua comunita».* Coloro che hanno articolato il sape-
re teologico e il rito liturgico erano anche pastori che avevano il polso delle
“gioie e le speranze, le tristezze e le angosce degli uomini® del loro tempo,

23, GIULIANO, Alla sorgente della vita, LEV, Citta del Vaticano 2018, p. 30.

% G. FAUSINI, Il metodo mistagogico, in F. GIACCHETTA (a cura di), Teologia sacramenta-
ria, Cittadella, Assisi 2015, p. 40.

4 J. DRISCOLLI, Alla scoperta della dinamica, “/ex orandi-lex credendi” nella teologia pre-
nicena, in M. BIELAWSKI-M SHERIDAN (a cura di), Storia e teologia all incrocio. Oriz-
zonti e percorsi di una disciplina, Lipa, Roma 2002, p. 62.

5 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Costituzione pastorale Gaudium et spes (7 di-
cembre 1965), in AAS 58 (1966), 1025-1115, n. 1.

9



Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica

perché da essi ascoltati e incontrati, nella vita comunitaria e nelle celebrazioni
liturgiche.

L’espressione lex orandi, lex credendi, attribuita a Prospero di Aquitania,
monaco laico della Gallia e difensore delle tesi di Agostino sulla Grazia, co-
stitui una sintesi di quello che era stato il cammino che vide pastori, catechisti
e laici fare esperienza del Mistero attraverso la Parola e i riti. “In sintesi &
possibile affermare che nell’antichita cristiana la liturgia & teologia™®.

Accadeva spesso che i Misteri celebrati venissero accompagnati da spie-
gazioni puntuali che rendevano al credente la possibilita di comprendere me-
glio cio che si stava vivendo e alla Grazia la possibilita di fruire con sempre
maggiore efficacia. Tale mediazione costituiva la “mistagogia” dei primi se-
coli e contribuiva a rendere esperienziale il mistero che veniva prima amato e
celebrato e poi conosciuto a livello concettuale.

La parola “mistagogia”, che nel contesto religioso significava iniziazione
ai misteri, ebbe presso i cristiani un uso particolare: fu riferita specialmente al
periodo post-battesimale e ai suoi riti. Il complesso di insegnamenti che aiu-
tavano i neofiti a comprendere meglio la loro partecipazione alla vita divina
mediante le realta sacramentali fu chiamato catechesi mistagogica. Per esten-
sione, mistagogia venne a significare anche il periodo di neofitato in cui si te-
nevano le catechesi post-battesimali. 1l tempo della mistagogia corrisponde
generalmente ai cinquanta giorni che seguono la Pasqua ed ha come finalita di
procurare che i nuovi battezzati giungano ad acquistare una comprensione piu
profonda e un’esperienza piu viva della vita cristiana. Per questo, il Rito
dell’iniziazione cristiana degli adulti indica tre mezzi: la meditazione del
vangelo, la partecipazione all’eucaristia € 1’esercizio della carita” (n. 37).

Il primo di questi mezzi aveva una grande importanza presso i primi cri-
stiani. Era favorito dalla predicazione del vescovo, dalla catechesi mistagogi-
ca, una specie di commento spirituale circa i riti dell’iniziazione, con una par-
ticolare insistenza sulla tipologia biblica su cui questi commenti si appoggia-
vano, ed anche circa le esigenze di vita che derivavano dall’impegno battesi-
male. Cio veniva sviluppato, generalmente, nelle messe delle domeniche di
Pasqua. Una finalita importante della mistagogia era anche quella di procura-
re ai nuovi battezzati “un’integrazione piu piena e piu consapevole nella co-
munita” (n. 235), “invitandoli ad approfondire I’esperienza comunitaria, per

6 M. SODI, Metodo teologico e lex orandi, in 1l metodo teologico (a cura di M. SODI), LEV
2008, p. 207.

10



SALVATORE GIULIANO

conseguire alcuni rapporti piu facili e piu fruttuosi coi fedeli e recare ad essi
una visione rinnovata delle cose (n. 39)".

L’esperienza viva del Mistero di Dio, amato nella liturgia e servito nei
fratelli, costituiva la motivazione fondante di ogni scelta di fede cristiana. Lo
stesso San Paolo aveva gia ammonito la Comunita di Corinto affermando che
“la conoscenza riempie di orgoglio, mentre I’amore edifica. Se qualcuno cre-
de di conoscere qualcosa, non ha ancora imparato come bisogna conoscere.
Chi invece ama Dio, € da lui conosciuto” (1Cor 8, 13).

La vita liturgica riceveva cosi nel culto cristiano un significato completa-
mente diverso da quello compreso nel paganesimo dove I’atto liturgico era un
sacrum facere: “Fare”, produrre un’azione “sacra” per rapportarsi al divino
perché egli potesse rivolgersi benevolmente all’uomo e ottenergli benevolen-
za.

La liturgia cristiana, e quindi tutta I’azione sacramentaria, non é I’insieme
di azioni sacre che vengono “prodotte” dall’uomo, ma e uno sperimentare nel-
la storia umana I’irruzione di un Dio che si fa storia entrando in essa, perché
I’uomo possa “contemplare con gli occhi, toccare con le mani, udire con gli
orecchi” il mistero che diventa sperimentabile e “comprensibile”. In questo
modo Dio stana I’uomo dalla sua solitudine per dargli un amico per la vita,
immergendolo totalmente nella Sua Vita trinitaria.

Nell’istituire il battesimo, Gesu ha indicato ai suoi Apostoli non soltanto
un gesto liturgico da compiere con dell’acqua perché il rito diventasse veicolo
della Sua Grazia in noi, ma ha anche voluto significare cid che nel profondo
ogni atto sacramentale compie nel credente. Chiedendo di battezzare “nel
nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo”, il testo evangelico utilizza
volutamente non “eis”, ma “ein”, indicando cioe un atto che immerge nella
vita della Trinita.

Il nome nella Scrittura indica la realta della persona. Gesu chiede non di
battezzare “a nome” ma “nel nome”. Non come un ambasciatore che compie
un gesto a nome di un altro, ma come chi sta compiendo un atto di “immer-
sione” nella vita divina dell’Altro, di Dic®. L’azione sacramentaria, secondo il
pensiero di Gesu, e quindi comparteciparci della sua natura divina attraverso
dei riti perché I’uomo possa sperimentare “plasticamente” il desiderio del Pa-
dre di “divinizzarci”. La compartecipazione della natura divina all’uomo, che

" Cfr. J. DANIELOU-R. DU CHARLAT, La catechesi nei primi secoli, Elle Di Ci, Leumann
(TO) 1969; SACRA CONGREGAZIONE PER | SACRAMENTI E IL CULTO DIVINO, Rito
dell’iniziazione cristiana degli adulti (RICA), LEV, Roma 1976; C. VAGAGGINI, Il senso
teologico della liturgia, Paoline, Roma 1965%, pp. 556-584.

8 S. GIULIANO, Alla sorgente della vita, cit., p. 3.

11



Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica

gli orientali chiamano theosis (e noi occidentali abbiamo espresso come “san-
tificazione” 0 “grazia santificante”), € I’orizzonte dell’azione liturgica che
esprime il desiderio di Dio a cui I’uomo dona la sua risposta partecipando, at-
traverso il mistero liturgico, a questa intima comunione.

«Con il Nazareno si realizza il desiderio atavico dell’uomo di essere
come il suo Creatore. Tale anelito, riportato nel terzo capitolo del
libro della Genesi e, ancor prima nella letteratura pagana, € stato
narrato come tentazione o come indomabile pulsione a superare la
natura umana per carpire quella divina. Il fuoco sacro che Prometeo
ruba agli dei per farne dono ai mortali esprime molto bene questo
bisogno di trascendersi che ciascun uomo sente in sé; tuttavia, egli
si sente misteriosamente schiavo di una natura che lo tiene soggio-
gato nella precarieta e nella morte. L’essere umano, nonostante
conviva da sempre con la morte, non si € mai rassegnato a essa,
perché sente che in fondo non gli appartiene: egli non ¢ stato creato
per la morte ma per la vita. Cristo rivela all’umanita che essa, a
causa del peccato, € entrata in una misteriosa trappola che conduce
alla morte non solo in questa vita ma anche verso la drammatica
possibilita di una “morte eterna o seconda morte” (Ap 20). Il Figlio
di Dio, entrando nella storia e prendendo su di sé la nostra natura
umana, ci ha mostrato come vive Dio e noi, avendo registrato la sua
vita con i Vangeli, possiamo attingere a questa natura divina. Non
c’e bisogno, quindi, di tentativi furtivi che depredino Dio ma solo
apertura di cuore alla sorprendente volonta del Padre Celeste che ha
mandato suo Figlio perché chiunque crede in Lui non muoia ma
abbia la vita eterna. Questa rivelazione divina si propone con la
chiamata, per pura Grazia, di tutti gli uomini alla salvezza e con la
riconciliazione delle nazioni riunite in uno stesso corpo mistico, la
Chiesa e, infine, con la ricapitolazione di tutto I’universo in Cristo.
| sacramenti sono considerati I’avvio di tale vita divina che, comu-
nicata nel battesimo, € resa possibile attraverso I’azione dello Spiri-
to effuso in pienezza nella confermazione, per essere, poi, conti-
nuamente alimentata dal nutrimento dell’eucaristia»®.

2. L’articolazione della mistagogia nel secondo millennio tra monachesimo e
scolastica

Agli inizi del secondo millennio esistono due grandi gruppi di scuole teo-
riche: il primo rappresentato dalla teologia monastica e il secondo dalla teolo-

9 Ivi, p. 45.

12



SALVATORE GIULIANO

gia scolastica. In estrema sintesi potremmo dire che la prima ha come scopo il
credo ut experiar, la seconda ut intelligam®. Due scuole che nascono per “il
fatto che due ambiti di vita hanno corrisposto a due modi differenti di rifles-
sione religiosa™!. Per essa si puo parlare di coesistenza «perché questi due
medioevi non furono successivi ma contemporanei; “paralleli”, pur con la ri-
serva talvolta di incontrarsi, senza pero mai confondersi. Ebbero tra loro con-
flitti occasionali ma trassero profitto I’uno dall’altro»*2.

Quando parliamo di “teologia monastica” non dobbiamo far riferimento
ad una teologia nata in un certo ambiente e utilizzata dallo stesso; ci troviamo
invece innanzi ad “‘una maniera di fare teologia che in realta é di tutta la Chie-
sa e continua ad appartenerle. Essa era stata praticata nel XII secolo da molti
canonici regolari e generalmente, in questo periodo e anche in precedenza, da
tutti coloro che facevano teologia senza avvalersi del metodo scolastico”™?.

Leclercq, riferendosi al giudizio di A. Landgraf, profondo conoscitore
della scolastica, afferma che la teologia monastica & “la vera teologia tradi-
zionale da cui la prima scolastica si & staccata™*. Per non identificarla con un
ambiente particolare, per la teologia monastica é stato recentemente proposto
il termine di “teologia sapienziale”. Questo titolo avrebbe il “vantaggio di
sganciarla da determinate forme di vita religiosa e da epoche storiche che
I’avrebbero condizionata™®.

La teologia di Bernardo, ad esempio, in netta continuita con la teologia
dei Padri, & una teologia biblica ma anche con un fortissimo carattere espe-
rienziale. Bernardo, “ultimo dei Padri per nulla inferiore ai primi”®, scriveva
facendo riecheggiare nei suoi suggerimenti di vita spirituale la Scrittura e la
liturgia, lasciando che fossero esse ad illuminare la vita e I’esperienza
dell’uomo. L’esperienza di Dio riportata nella Scrittura €, in Bernardo, ripro-
ponibile nei sacramenti della Chiesa “dove Cristo passa e ripassa”’, dandoci
la possibilita di incontrarlo. Da questo incontro nasce il desiderio di imitazio-

0 cfr. R. GREGORIE, La teologia monastica, Abbazia San Benedetto Seregno, Viboldone
1994, pp. 17-18.

1], LECLERCQ, Esperienza spirituale e teologia. Alla scuola dei monaci medioevali, tr. it.,
Jaca Book, Milano 1990, p. 32.

2 |vi.

13 1vi, p. 30.

14 1vi, p. 31.

15R. GREGORIE, La teologia monastica, cit., p. 27.

16J. LECLERCQ, Storia della spiritualita, 4. 1l Medioevo. VI-XII secolo, tr. it., EDB, Bologna
2013, p. 278.

171, BIFFI, Bernardo di Chiaravalle: monaco e scrittore, in S. BAGNOLI-I. BIFFI (a cura di),
Sapere e contemplare il Mistero. Bernardo e Tommaso, Jaca Book, Milano 2008, pp. 47-72.

13



Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica

ne che é conseguenza di un’esperienza d’amore personale e intima, vissuta
nel seno della Chiesa. L’uomo puo imitare Dio perché Dio ha voluto imitare
I’uomo nel suo percorso di vita storica. “L’uomo non poteva imitare Dio, per
il divario incolmabile che lo separa da Lui: ecco, allora, che Dio si fa uomo, si
fa visibile cosi da poter essere imitato dall’uomo in Cristo™®. E sempre Ber-
nardo a suggerirci 1’atteggiamento esperenziale per accostarci all’eucaristia:

“Cristo é stato nostro modello, con la sua esperienza, in tutta la sua
vita, la sua morte e la sua glorificazione. E questa ha come conse-
guenza che anche noi lo dobbiamo imitare, con la nostra esperienza:
non solo riproducendo, dall’esterno, le sue azioni, ma conforman-
doci ad esse interiormente, col prendervi parte. Questo suppone che
noi le meditiamo, le contempliamo, per coglierne bene tutto il signi-
ficato; che ci uniamo ad esse, celebrando il culto e i sacramenti, che
le rendono presenti nella Chiesa; e, infine, che ci comportiamo pra-
ticamente come lui ci ha insegnato, con la sua dottrina e i suoi
esempi”t®.

Con la liturgia, per Bernardo, si realizza la repraesentatio Christi. Nella
stessa tradizione monastica Aelredo di Rivaulx, abate cistercense del XII se-
colo, afferma;

“Celebriamo questa Santa Pasqua nella quale Cristo € passato da
questo mondo al Padre, e celebriamola in modo tale che divenga
Pasqua in noi, affinché cio che oggi & avvenuto nel Corpo di Cristo
si trovi compiuto nelle nostre azioni”%,

Da Bernardo ad Aelredo la tradizione monastica, patrimonio prezioso del-
la tradizione teologica ecclesiale, ci spinge a riconsiderare nelle modalita di
celebrare del popolo cristiano, modellate dalle esigenze e dalla cultura del
tempo, il senso piu profondo del credere della Chiesa come dato rivelato che
continua ad incarnarsi nella storia.

L’evento dell’incarnazione del Verbo di Dio nella storia non & piu solo un
evento puntuale realizzatosi in una determinata epoca della storia e professato
in uno degli articoli del credo, ma anche una logica che I’Eterno trasmette alla
Sua Chiesa perche il Mistero invisibile, inaccessibile e impronunciabile del

18 BERNARDO, Sermone superiore Cantico Cantici, 3, 1.

9], LECLERCQ, Bernardo di Chiaravalle, tr. it., Vita e Pensiero, Milano 1992, pp. 133-134.
2 In C.H. TALBOT, Sermones inediti B. Aelredi Abatis Rievallenis, Curia Generale
dell’Ordine Cistercense, Roma 1952, p. 99.

14



SALVATORE GIULIANO

Verbo, prenda cosi forma. Come nel grembo della Vergine Maria, anche il
grembo sacramentale della Chiesa si apre ad ogni azione liturgica perché, da
noi accolto, quel Verbo ci dia il “potere” di “rinascere dall’alto”, di “diventare
figli di Dio” (Gv 1,12). Con i sacramenti, e in modo speciale con il battesimo,
ha inizio, come gia argomentato, I’avvio della divinizzazione dell’uomo che
con I’eucaristia e con gli altri sacramenti, & chiamata a crescere in ogni cre-
dente.

Nella seconda lettera di Pietro e fatto cenno ai “beni grandissimi” attra-
verso i quali noi possiamo giungere ad essere “partecipi della natura divina”
(2Pt 1, 4). Nella liturgia dei sacramenti la Chiesa ha sempre ben articolato con
gesti, simboli e parole la possibilita di stare alla presenza di Dio per partecipa-
re della sua vita.

Nell’antica simbologia della consacrazione del cero nella Santa Veglia di
Pasqua, officiata con grande solennita gia nei primi secoli, tale orizzonte di
divinizzazione e espresso, ad esempio, in modo quasi “plastico” nella ric-
chezza dei gesti. Il cero pasquale che rappresenta il Cristo Risorto, com’e
previsto dalla liturgia, ¢ acceso al “fuoco nuovo” che arde nel braciere
all’esterno della chiesa buia. Secondo quest’antica simbologia, il fuoco che
divampa nel braciere rappresenta la divinita del Padre la cui Luce ¢ trasmessa
al Figlio in un’eterna generazione?. Tale segno fini per rendere visibile il
Simbolo niceno che professa la divinita del Figlio “Luce da Luce”?.

La Veglia prevede, infatti, che le candele dei fedeli siano accese dalla lu-
ce del cero che in questo modo si diffonde, illuminando il buio dell’aula litur-
gica, rappresentante la tenebra del mondo che Cristo vince con la sua Pasqua.
Piu avanti quel cero, immerso per tre volte nel battistero (che da sempre é pa-
ragonato all’utero della Chiesa), viene quasi a “fecondare” la Sposa di Cristo
perché Essa generi nuovi e veri cristiani, come “luce da Luce”.

Dalla teologia monastica la teologia scolastica prende il suo avvio per
strutturarsi in modo piu sistematico. Non dobbiamo dimenticare, infatti, che
Tommaso d’Aquino, considerato il pit grande rappresentante della scolastica,
vive dai cinque ai dodici anni (il periodo in cui si forma la personalita)
nell’Abbazia benedettina di Montecassino e I’influsso di questo periodo e sta-
to grande nella formazione teologica del Dottore Angelico. In Tommaso e

2L F. MAZZITELLI, Urget unda flammam. Il significato battesimale del cero pasquale, Edi-
zioni Liturgiche, Roma 2020, p. 54.

22 CONCILIUM NICAENUM I, in Enchiridion symbolorum, n. 125, ed. H. DENZINGER-P.
HUNERMANN, Herder, Freiburg 1991, p. 64.

15



Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica

I’attaccamento a Dio, I’affectus verso di Lui che rende possibile all’intellectus
di salire alle piu alte vette®,

L’esperienza liturgica e rituale del mistero salvifico e per Tommaso
“nutrimento e ossigeno di qualsiasi riflessione razionale e metafisica sui sa-
cramenti cristiani”®*. Tommaso, infatti, affermava che:

«L’anima umana per unirsi a Dio ha bisogno di essere guidata dalle

cose sensibili; poiché, come dice I’ Apostolo, “le perfezioni invisibi-

li, comprendendosi dalle cose fatte, si rendono visibili” (Rm 1,20).

Percio nel culto divino & necessario servirsi delle cose materiali

come di segni, mediante i quali I’anima umana venga eccitata alle

azioni spirituali che la uniscono a Dio»?.

Anche per Tommaso, maestro della scolastica, la lex orandi, vissuta in

una liturgia di ottocento anni fa con problematiche assai diverse da quelle di
0ggi, costituisce un essenziale inizio. “Tommaso é ben consapevole di quanto
I’uomo necessiti di una mediazione simbolica e rituale per accedere alla gra-
zia che Dio vale donargli”?®. La celebrazione eucaristica era il centro della sua
vita e si prolungava nella liturgia delle ore.

“Come ricorda Guglielmo di Tocco, ogni giorno che non era impe-
dito da infermita, egli celebrava la messa (cosa piuttosto rara in
guei tempi, perché non era ancora diffusa la pratica della celebra-
zione privata quotidiana); poi ascoltava quella del suo socio o di un
altro confratello e generalmente la serviva. Durante la messa gli ca-
pitava spesso di sentirsi cosi rapito da santi affetti, da commuoversi
fino alle lacrime mentre la sua mente era assorta nel mistero e veni-
va ricolmata di doni soprannaturali. Qualche volta non riusciva a
proseguire nella celebrazione™?’.

| suoi biografi fanno coincidere I’inizio dell’ultimo passaggio del suo
pensiero con un’esperienza legata alla celebrazione eucaristica:

23 Cfr. G. FRAUSINI, Il metodo mistagogico, in F. GIACCHETTA (a cura di), Teologia sa-
cramentaria, Cittadella Editrice, Assisi 2015, p. 48.

24 F, NASINI, San Tommaso e «l‘angelo imperfetto». L ‘eredita tomista nella sacramentaria di
Rahner, Schilleebeckx e Chauvet, Cittadella, Assisi 2011, pp. 608-6009.

2 TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae 11-11, g. 81, a. 7.

2% F. NASINI, San Tommaso e «l’angelo imperfetto», cit., p. 614.

2 R. SPIAZZI, San Tommaso d ’Aquino. Biografia documentata di un uomo buono, intelligen-
te, veramente grande, ESD, Bologna 1995, p. 268.

16



SALVATORE GIULIANO

«Verso la fine del 1273 Tommaso non era piu quello di prima. 1l 6
dicembre, festa di San Nicola, egli stava celebrando la Messa nella
cappella dedicata al Santo. Ad un certo momento parve rapito in
estasi e, come attesta Bartolomeo da Capua, “subi una mirabile tra-
sformazione”. E “dopo quella Messa non scrisse né dettd piu una
pagina, anzi mise da parte gli strumenti della scrittura, mentre si
trovava alla terza parte della Somma, al trattato sulla penitenza”»%,

Al temine della sua vita, nel momento estremo, viene riportata
un’esperienza mistica che gli sta per consegnare quella conoscenza del miste-
ro che da sempre aveva perseguito con la ricerca e nella vita d’orazione. Nar-
ra il suo biografo che, all’inizio del 1274, Tommaso era giunto, ormai infer-
mo, al castello di San Severo ospite di una sua sorella insieme ad alcuni frati.
Al termine di una lunga estasi egli si confida a chi gli & piu vicino:

“Figlio mio Reginaldo, ti confido un segreto, ma con la proibizione
di rivelarlo a chiunque fin che sono in vita. E venuta la fine della
mia attivita di scrittore (venit finis scripturae meae). Sappi che mi
sono state rivelate tali cose, che ora tutto cio che ho scritto e inse-
gnato mi sembra senza importanza. E percio sento e spero che Dio
mi conceda la fine non solo del mio insegnamento, ma anche della
mia vita~?°,

Tutta la sua opera gli era sembrata “nient’altro che un po di paglia™°. Il
mistero amato e celebrato lo spingeva nella sete di conoscenza che pero,
com’egli ammetteva, era dettata in forma piu alta dall’esperienza vissuta nella
Grazia. San Tommaso, infatti, “ha considerato la sua teologia come la sua vita
spirituale e la sua vita spirituale come la sua teologia™®!.

Il pensiero del padre della scolastica ha quindi la sua piu vera compren-
sione solo se considera la liturgia come la fonte della liturgia. L’azione rifles-
siva del dato creduto nasce quindi dall’esperienza vissuta nell’evento celebra-
to che amato e adorato attraverso le mediazioni sensibili dei Sacramenti € cosi
espresso in una teologia che diventa di fatto mistagogia.

Teologia sistematica e mistagogia non si pongono quindi in uno stato di
contrapposizione ma di continuita. Dopo aver sperimentato il Mistero, dopo

28 |vi, p. 148.

2 vi, p. 307.

% vi, p. 311.

31 K. RAHNER, La fede che ama la terra. Riflessioni sull ‘anno liturgico, tr. it., Paoline, Pe-
scara-Roma, 1968, p. 152.

17



Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica

averlo annunciato, il credente dovra cercare ancor meglio di comprenderlo
perché quel Mistero si & reso adeguato alla ragione umana. La ragione non ¢
quindi I’unico “luogo” della conoscenza teologica come ha sostenuto una ten-
denza fallimentare che prende moto dalla teologia scolastica perdendo di vista
«la globalita dell’essere e dell’essere dell’uomo chiamato alla ricerca e
all’esperienza dell’incontro. La conoscenza tra persone, anche a livello in-
traumano, non coincide mai con la pura mediazione intellettiva. E proprio
questa cattiva identificazione dell’umano con I’intellettuale e dell’intellettuale
con lo spirituale che ha favorito la separazione tra la teologia e la spirituali-
ta»32 cosi come ha favorito I’allontanamento della teologia dalla lex orandi.

3. Dalla lex orandi e dalla lex credendi ad una lex vivendi

La vita celebrativa della Comunita dei credenti, come abbiamo avuto
modo di approfondire, ha guidato il suo credo ma anche la vita di uomini e
donne che s’impegnavano a “rendersi conto e imitare cio che si celebra, con-
formando la vita al mistero della croce di Cristo Signore” *. Non solo la lex
orandi ha strutturato, nel corso dei secoli, la lex credendi nell’articolarsi dei
dogmi e della sistematizzazione teologica, ma anche la stessa vita cristiana
era necessariamente illuminata da una comprensione mistagogica che orienta-
va il quotidiano, generando una consequenziale lex operandi sostenuta
dall’ausilio della Grazia. Gran parte dell’insoddisfazione liturgica vissuta
nell’ambito delle Chiese storiche della Riforma Protestante & dettata dal fatto
che la lex credendi che si andava maturando in coloro che erano i protagonisti
del movimento riformatore, fini per modificare la lex orandi dei fedeli, appor-
tando un capovolgimento di cio che era stato, per piu di un millennio,
I’orientamento di fede dei cristiani operato dalla liturgia.

Ma le domande che oggi s’impongono sono: “Come lasciarci ancora
oggi orientare dalla lex orandi dei fedeli? Come far si che la teologia e
I’azione pastorale ricevano un nuovo impulso proprio ritornando a questo te-
soro da cui trarre fuori “cose antiche e cose nuove”?

La riforma liturgica e il movimento teologico che é scaturito nel Conci-
lio hanno avuto un’importante linea di marcia che De Clerk ha cosi ben sinte-
tizzato:

% A, SCOLA, Frammentazione del sapere teologico e unita dell’io, in “Rassegna di Teolo-
gia”, a. 38 (1997), pp. 581-595, qui 586.
% parafrasando il Rito per I’ordinazione presbiterale.

18



SALVATORE GIULIANO

“Concretamente, per far funzionare rigorosamente I’adagio della lex
credendi, si deve dunque far ricorso alle liturgie pit diverse. La
chiesa indivisa del primo millennio resta un riferimento di
prim’ordine: si pud anche attingere alla documentazione liturgica
attuale, proprio nella misura in cui, al giorno d’oggi, molti dati tra-
dizionali sono stati riscoperti e reintrodotti nelle liturgie in vigore
sotto I’impulso del Movimento liturgico. Non bisogna neanche tra-
scurare il fatto che attualmente i libri liturgici sono debitamente ap-
provati dalle autorita di alcune chiese: una sorta di conferma esterna
della loro autorevolezza intrinseca™®*.

Non sempre nella teologia I’adagio in questione ha trovato consenso pres-
so chi ha guidato la ricerca teologica. In ambito ortodosso, ad esempio, € stata
recentemente avanzata la seguente obiezione:

“Il linguaggio liturgico per il suo carattere contemplativo e poetico
e piu flessibile, ma anche pit vago e piu ambiguo del linguaggio
teologico, piu chiaro, piu preciso e piu rigoroso. Sembra dunque
difficile giungere, a partire dai soli testi eucologici, a
un’elaborazione dottrinale della fede*®.

Anche in ambito cattolico, nella frammentazione teologica a cui abbia-
mo assistito dopo il Concilio Vaticano Il, dobbiamo dire che il riferimento al-
la lex orandi é andato calando. In un recente studio Giraudo, in riferimento al-
la teologia dell’eucaristia, fa addirittura coincidere con la nascita dei manuali
di teologia la frattura tra liturgia e teologia.

“Volendo tagliar via dalle pagine dei suoi manuali e dei suoi epito-
mi il superfluo, il teologo del Il millennio latino ha tagliato via an-
che I’essenziale, precisamente il riferimento dell’Eucaristia alla lex
orandi, ossia al momento in cui la si cela™38.

Per Giraudo il limite maggiore del teologo del Il millennio consiste
proprio “nell’abbandono metodologico e sistematico del riferimento primario
alla lex orandi. Per il teologo del Il millennio e la scuola a costituire il luogo

% p. DE CLERCK, Liturgia viva, tr. it., Qigajon, Magnano 2008, 138.

% Cfr. J.C. LARCHET, in “Revue d’Historie ecclésiastique”, n. 106 (2011), fasc. 1, p. 365 (ci-
tato da G. FRAUSINI, 1l metodo mistagogico, Cittadella Editrice, Milano 2017, p. 39).

% C. GIRAUDO, In unum Corpus, Edizioni San Paolo, Milano 2001, 15.

19



Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica

privilegiato dove si studiano i sacramenti. Maestri e discepoli logicamente
pregheranno come hanno studiato™?’.

| teologi del primo millennio i cristiani “prima pregano e poi credono,
pregano per poter credere, pregano per sapere come e che cosa dovranno cre-
dere: Per i Padri e per i teologi dell’intero I millennio, il luogo privilegiato
dove si studiano i sacramenti & infatti la Chiesa”®. | teologi, avendo familiari-
ta con I’orazione e vivendo come “maestri di orazione”, potranno sviluppare
una convincente ricerca teologica, nata da una frequentazione viva con il Mi-
stero che sfiorano con le loro dita attraverso la preghiera e nei Sacramenti,
senza la presunzione di possederlo. In una visione moderna dell’impellente e
mai domo bisogno di spiritualita dell’uomo moderno, la teologia non puo
ignorare le modalita attraverso le quali le altre confessioni cristiane e le altre
tradizioni religiose intendono avvicinarsi al mistero di Dio.

L’operazione, quanto mai necessaria di un dialogo ecumenico e interre-
ligioso che permei la teologia, non é solo dettata da uno spirito moderno di
fraternita universale che generi pace e superi le barriere dell’odio, ma anche
per comprendere come I’esperienza di ciascun credente, di qualsiasi tradizio-
ne religiosa, possa diventare una lex vivendi che sveli la vita spirituale che
guida e orienta, anche se in modo completamente diverso da noi, I’esistenza
di miliardi di uomini e donne. La grande tentazione delle Comunita ecclesiali,
prese spesso dal bisogno d’essere adeguate ai tempi e di offrire una poliedrici-
ta di “servizi” pastorali e caritativi, deve piuttosto ritornare a focalizzarsi su
queste importanti domande: “Come stiamo pregando in assemblea, celebran-
do I’eucaristia e gli altri sacramenti? Come tali liturgie incidono nel nostro
cammino comunitario?”.

Spesso la liturgia e considerata nelle Comunita come una delle tante
“cose” da fare e questo ci fa smarrire I’identita e non permette alla stessa Gra-
zia la possibilita di abitare le nostre celebrazioni in maniera significativa. Non
si tratta, come puo accadere, di dare un’importanza smodata all’esattezza ru-
bricista, ma si tratta di cogliere il senso del Mistero in cio che facciamo, sen-
tendoci “un cuor solo” come la comunita descritta dagli Atti.

Molte volte I’ossessione per la precisione dei gesti e il “rubricismo li-
turgico” manifesta un’insicurezza da colmare attraverso gesti ripetuti quasi in
modo compulsivo che, pero, restano privi di pathos spirituale. Non dimenti-
chiamo che I’eucaristia nasce in epoca apostolica e non le rubriche. L’ attivita
liturgica della Chiesa del I millennio é stata caratterizzata da una grande spon-

7 |vi.
% |vi, p. 16.

20



SALVATORE GIULIANO

taneita e creativita che con il passare del tempo, a causa di abusi e impreci-
sioni celebrative, € stata ridotta a pochi elementi.

Ogai, forse, il grande fascino che una frangia di cristianesimo mag-
giormente spontaneo e carismatico, potrebbe essere letto come un segno dei
tempi che ci richiede di dare maggiore e piu libera espressione alla creativita
delle nostre celebrazioni. E possibile che le Comunita non siano per nulla
educate ad alzare la loro voce nella richiesta di lode o di intercessione al pun-
to da dover fare necessariamente ausilio anche per la “preghiera dei fedeli”
dell’indispensabile “foglietto” per formulare delle orazioni? Quando il cuore
non é toccato durante la preghiera, € facile che “le funzioni diventino finzio-
ni” e queste ultime finiscono per essere non solo sterili ma anche dannose.
Una “finzione religiosa” non celebra piu Dio e il suo Mistero ma i bisogni
dell’uomo, il suo “io”, divenendo un prodotto delle sue mani che potrebbe
non salvarlo e non essere gradito a Lui.

La psicologia ha messo in evidenza il serio pericolo di far diventare la
pratica religiosa come una sorta di isteria compulsiva nella quale rifugiarsi e
che non libera la mente e il cuore ma, piuttosto, favorisce la manifestazione di
stati patologici.

Gli scrupoli, nell’esaminarsi sul proprio peccato, ad esempio, sono una
manifestazione del disturbo ossessivo-compulsivo legato a sensi di colpa che
possono anche invalidare la socializzazione dell’individuo e la sua serenita fi-
no a stadi patologici. Altro €, invece, il “senso del peccato” che nasce da una
consapevolezza della propria miseria che € pero accolta e redenta dalla Croce
di Cristo. Quando non si vive la celebrazione come un evento esperienziale
senza percepire I’amore tenero di un Dio che e nostro Padre, allora si puo cor-
rere il rischio di trasformare, ad esempio, una richiesta di perdono con una
macerazione patologica della coscienza.

Molti studiosi hanno indagato come si presenta il Disturbo Ossessivo
Compulsivo nelle principali religioni monoteiste svolgendo uno studio sulla
relazione tra la pratica religiosa e le manifestazioni di tale disturbo in un
campione non clinico di cattolici praticanti. Molti soggetti con alta religiosita
presentavano nei test forti componenti compulsive nella ripetizione dei loro
gesti, anche se non a livello clinico®.

Tralasciando I’attendibilita scientifica dei vari studi su questa tematica,
influenzabili forse da una componente antireligiosa, ¢’é da prendere coscienza
che tra coloro che hanno partecipato assiduamente alle nostre liturgie, ripe-

% Cfr. J. SIEV-L. BAER-W.E. MINICHIELLO, Obsessive-compulsive disorder with predom-
inantly scrupulous symptoms: Clinical and religious characteristics, in “Journal of Clinical
Psychology”, n. 67 (2011), fasc. 12, pp. 1188-1196.

21


http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/22042580
http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/22042580

Lex orandi, lex credendi. La mistagogia liturgica

tendole in modo fedele e scrupoloso, vi sono state persone che hanno ospitato
nella loro vita le piu spaventose contraddizioni con la sacralita del Mistero ce-
lebrato.

Non e questa la sede per comprendere come affiliati alla mafia, delin-
quenti o gente devastata dalle piu bieche perversioni abbia serenamente cele-
brato con compostezza i Misteri liturgici, ma possiamo solo prendere atto do-
lorosamente che la bellezza di Dio non sempre e riflessa nella bellezza della
nostra vita di credenti. Questo deve essere costante oggetto di esame di co-
scienza individuale ma anche di revisione delle nostre celebrazioni. Le nostre
assemblee devono essere aiutate a vivere la liturgia come un’esperienza legata
al vissuto di ciascuno, non come una componente separata dal resto della vita.
Il Cardinale Corrado Ursi, amato Arcivescovo di Napoli negli anni del Conci-
lio, era solito ripetere: “Occorre portare tutta la Messa nella vita e tutta la vita
nella Messa!”.

Nella stessa liturgia potrebbe aiutare un’adeguata mistagogia che ac-
compagni le liturgie e che dia spessore alla ricchezza dei gesti, (senza cadere
nel rischio di una verbosita irritante di certe interminabili didascalie!), come
anche potrebbe essere utile curare il tono pacato e sereno, solenne ma anche
gioioso alle nostre celebrazioni perché chi entra si percepisca avvolto dal Mi-
stero di Dio.

Si racconta che il re Vladimir di Kiev invid, nel 987, dei suoi emissari
alla ricerca del culto migliore da adottare nella propria nazione e che questi
rimasero stupefatti dinanzi alla liturgia celebrata nella basilica di Aghia So-
phia a Costantinopoli, al punto da attestare:

“Noi non sapevamo se eravamo in cielo o sulla terra, perché sulla
terra non si trovava una simile bellezza [...]. Sappiamo solo che il
Signore si ferma Ii tra gli uomini e il loro servizio & piu luminoso
nelle cerimonie delle altre nazioni”**.

Si potrebbe dire che I’attenzione al vissuto liturgico e la bellezza che
questo deve comunicare potra suscitare processi ermeneutici ecclesiali per
comprendere la realta adeguandosi ad essa come credenti generati dal Mistero
trinitario celebrato. Una partecipazione piu attiva dei fedeli alla liturgia, sen-
tendo tutta la bellezza e il significato dei riti e delle preghiere, conduce neces-
sariamente ad un’esperienza di fede che trasforma la vita.

'S, GIULIANO, Corrado Ursi. Uomo dell’Amen e dell ’Alleluia, La Palma, Roma 2003, p.
187.
41 M. GAGLIARDI, Liturgia fonte di vita, Edizioni Fede & Cultura, Verona 2009, p. 197.

22



SALVATORE GIULIANO

Non é semplicemente fermarsi al “per noi & bello stare qui” come espe-
rienza meramente emozionale ma € sentire nascere la necessita di adeguare la
vita alla bellezza del Mistero soprannaturale che si rivela. Cosi il disegno sal-
vifico di Cristo, “sperimentato” nel culto liturgico, si compie attraverso tali
azioni.

«La realta dell’actio é la chiave di volta decisiva e caratteristica tan-
to dell’historia salutis quanto della celebrazione liturgica. In questo
senso la historia salutis & “I’oggetto” fondamentale e fondato
dell’actio liturgica. E questo non perché la liturgia sia impregnata
di lex credendi, bensi perché essa ha una “congenialita ergologica”,
congenialita attiva con gli eventi attestati nelle Scritture. L ’azione
liturgica & realmente immersa nella historia salutis, la contiene e,
contenendola, la perpetua continuandola. Ma questa “immersione”
e questo “contenere” si da nella differenza dell’evento salvifico,
nell’opus salutis, mediato nello specifico dall’azione rituale»*2.

La dinamica legata all’azione dell’una e dell’altra comporta e implica
un “cambiamento” delle persone e delle cose, frutto di un “movimento” che
favorisce un divenire. Questo “movimento” puo essere espresso e illustrato,
per quanto concerne I’opus salutis a noi rivelato, con le parole della Costitu-
zione dogmatica sulla Divina Rivelazione Dei Verbum:

“Questa economia della rivelazione (revelationis oeconomia) av-
viene (fit) con eventi e parole tra loro intimamente connessi, in mo-
do che le opere, compiute da Dio nella storia della salvezza, mani-
festano e rafforzano la dottrina e le realta significate delle parole, e
le parole proclamano le opere e illuminano il mistero in esso conte-
nuto™,

La Chiesa prende coscienza che I’atto d’amore libero e salvifico che
Cristo ha voluto consegnarci nei riti da lui comandati opera in maniera dina-
mica e necessita di essere accolto dalla liberta dell’uomo che sperimentato la
bellezza, la gratuita, I’amore “salutare” di cui la liturgia & pregna, risponde
con I’azione di lode e di ringraziamento perché la fede si esprima nella litur-
gia e la liturgia si compia nella vita.

42 5. MAGGIANI, Per ritus et preces: la mediazione sacramentale, in P.A. MURONI (a cura
di), Per rictus et preces, Studia Anselmiana, Roma 2010, p. 169.

43 CONCILIO VATICANO II, Costituzione dogmatica sulla Rivelazione Dei Verbum, in EV,
vol. 1, p. 491.

23



24



MATTHEW ANTHONY EDEM

Anne Conway: la simpatia come carattere della natura
di Matthew Anthony Edem

@Quando si parla di simpatia, cio che viene solitamente in mente ¢ quel “sen-
timento di affinita, e di conseguente attrazione, che una persona prova verso
altra persona o cosa™.

Nel mondo anglosassone, la simpatia ¢ anche un’espressione di condo-
glianze fatte frequentemente ai funerali, alla morte di una persona cara o in
occasione di una grave perdita di qualsiasi tipo. In italiano riferisce general-
mente a una situazione o comportamento piacevole, divertente, oppure genti-
le, affabile. In ogni caso la sua autenticita si fonda sul senso di vicinanza, fisi-
ca 0 mentale.

Sebbene, dal punto di vista filosofico, questa possa costituire una visio-
ne banale della simpatia, dal punto di vista etimologico, il greco cvuradeia
connota un senso di unione, come veniva rimarcato nel neoplatonismo e nel
naturalismo?.

Questo senso di unione nasce come sentimento prima che come rifles-
sione di tipo razionale del senso filosofico del termine. La simpatia stessa €
una combinazione di gdv (con) e wabog (affezione, sentimento). Questo rima-
ne il senso piu antico per esprimere la comunanza in natura, piu antico della
nozione di empatia (Einfiihlung) sviluppata nel XX secolo®. La rinascita della
“simpatia greca” nel XVI e XVII secolo mostra una comprensione cosmica
degli autori greci prevalentemente nei campi della filosofia naturale e della
medicina. Nel contesto del Rinascimento, fiorisce anche nei circoli galenici e
paracelsiani®.

Nella filosofia della Conway, la simpatia supera i parametri della paren-
tela umana sociale e culturale per approdare a quelli del carattere universale

! G. CALOGERO, “Simpatia”, in Enciclopedia ltaliana, 1936, reperibile on line in
https://www.treccani.it/enciclopedia/simpatia_(Enciclopedia-Italiana)/ (19/12/2024)

2 “Simpatia”, in Enciclopedia Treccani, https://www.treccani.it/enciclopedia/simpatia/# (19-
12-2024)

% Nel mondo inglese, I’empatia non appare prima della traduzione di Edward Bradford Titch-
ner di Einfuhlung come “empatia” (cfr. E.B. TITCHNER, Lectures on the Experimental Psy-
chology of the Thought-Processes, Macmillan, New York 1909).

4 Cfr. G. DE NICOLA, Considerazioni epistemologiche e antropologiche intorno alle disci-
pline psichiatriche, Universita degli Studi di Bergamo, 2012, pp. 141-149, in URL:
https://aisberg.unibg.it/retrieve/handle/10446/28991/12266/tesi%20dottorato.pdf (19-12-
2024).

25



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

della natura. La simpatia ha avuto un uso molto ampio e, come ci si aspetta,
avra significati diversi nei vari campi in cui viene intesa, dall’uso sociale alla
cultura, dalla storia alla religione. Sebbene la Conway non fornisca una con-
siderazione ampia ed elaborata della simpatia in termini di prospettive cultu-
rali e storiche per ovvie ragioni, il significato della simpatia nei suoi Principi®
non é sufficientemente autoesplicativo se considerato fenomeno a se stante,
come un fenomeno il cui significato e indipendente dalla sua traiettoria e svi-
luppo storico o il cui significato non ha bisogno di essere convalidato da con-
testi interdisciplinari. Nonostante la mancanza di un seguito, il suo pensiero
ha uno spessore significativo e ci pare, quindi, necessario ed utile promuover-
lo e diffonderlo per garantirne la conoscenza.

1. Introduzione

La simpatia ha costituito una sorta di “tonalita culturale” ricorrente nel
pensiero della viscontessa Anne Conway (1631-1679), una delle poche donne
filosofe del Commonwealth del XVII secolo®, che, in un mondo dominato
prevalentemente dai maschi, seppe criticare il pensiero di importanti filosofi
maschi come Cartesio, Spinoza, Hobbes e persino del suo maestro, Henry
More’. Tuttavia, per ovvie ragioni, & rimasta in gran parte sconosciuta e non &
stata ampiamente studiata come la profondita della sua riflessione filosofica
avrebbe richiesto. Grazie alle opere di Majorie Nicolson, Sarah Hutton, Peter

511 titolo dell’opera principale di Conway & | Principi della pili antica e moderna filosofia, in-
torno a Dio, Cristo e la creatura i.e. sullo spirito e la materia in genere. Il titolo della versio-
ne latina pubblicato in 1690 e Principia philosophiae antiquissimae et recentissimae de Deo,
Christo et Creatura, id est de Spiritu et Materia in genere; quorum beneficio resolvi possunt
omnia problemata, quae nec per Philosophiam Scholasticam, nec per communem modernam,
nec per Cartesianam, Hobbesianam, vel Spinosianam resolvi potuerunt. Inoltre, ¢c’¢ un corpo
delle corrispondenze di Conway raccolte in due edizioni. L’ultima e piu autorevole edizione &
A. CONWAY, The Conway Letters. The Correspondences of Viscountess Anne Conway, Hen-
ry More and their Friends, a cura di S. HUTTON-M. NICOLSON, Cambridge University
Press, Cambridge 1996.

¢ Queste filosofe sono Elisabetta di Boemia (Principessa Palatina), Margaret Cavendish, Mary
Atsell, Damaris Cudworth Masham e Catherine Trotter Cockburn.

" Henry More (1614-87) non fu solo il suo tutore, ma fu grazie alla sua biografia che Anne
Conway venne scoperta come autrice dei Principi. Fu Richard Ward a scriverla nel 1710. An-
ne Conway imparo la filosofia grazie alla corrispondenza con Henry More. More era un plato-
nista di Cambridge e, come altri platonici di Cambridge, sosteneva una filosofia pia, la preesi-
stenza delle anime e la natura spirituale della materia. More cerco anche di risolvere il pro-
blema cartesiano della distinzione tra mente e corpo (R. WARD, The Life of the Pious and
Learned Henry More, London, [1719], a cura di S. HUTTON et al., Kluwer 2000, pp. 76, 91,
123-126).

26



MATTHEW ANTHONY EDEM

Loptson, Taylor Corse e Alison Coudert, tra gli altri, € possibile conoscere e
studiare il pensiero di questa filosofa.

La filosofia della Conway ha ricevuto una notevole attenzione da quan-
do, negli anni Trenta, Majorie Nicolson ha pubblicato la sua corrispondenza.
Il progetto della Nicolson mostra che la filosofia di Conway € nata da un dia-
logo con figure come More (il suo tutore), Francis Mercury van Helmont, suo
suocero e altri. Sebbene le sue lettere siano scarse, le risposte ricevute indivi-
duano le domande da lei poste e rivelano i suoi interessi e il suo modo di pen-
sare. La raccolta di Nicolson delle lettere di Conway, tuttavia, non dice molto
sulla sua filosofia. Le lettere, infatti, forniscono molti indizi sul contesto in
cui tale filosofia veniva sviluppata, ma la maggior parte delle lettere ¢ stata
scritta da More ed indirizzata alla Conway e solo dalle risposte di More si puo
capire di quale argomento stessero discutendo.

La Nicolson ¢ anche 1’autrice della biografia intellettuale della Conway.
Oltre questo lavoro, abbiamo il contributo di Sarah Hutton, che ha rivisto la
raccolta di Nicolson nel 1992, aggiungendo altre lettere recuperate dopo la
pubblicazione di Nicolson. Dopo I’edizione delle lettere di Anne Conway a
cura della Nicolson, 1’attenzione maggiore e piu nota che ¢ stata dedicata alla
Conway é stata la pubblicazione delle versioni inglese e latina della sua filo-
sofia a cura di Peter Loptson nel 1982. Nel 1996 Alison Coudert e Taylor
Corse hanno rivisto e pubblicato The Principles®.

La maggior parte dei lavori sulla Conway, tuttavia, si € concentrata sul-
la sua biografia, e in particolare sulla sua lunga sofferenza, che ¢ stata la cau-
sa della sua morte®. Si ritiene che la sua esperienza personale di sofferenza

8 Cfr. S. HUTTON, Anne Conway. A Woman Philosopher, Cambridge University Press, Cam-
bridge 2004; P. LOPTSON, Introduction, in A. CONWAY, The Principles of the Most An-
cient and Modern Philosophy, a cura di P. LOPTSON, Nijhoff, The Hague 1982; A. COU-
DERT-T. CORSE, Introduction, in A. CONWAY, The Principles of the Most Ancient and
Modern Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge 1996.

® In The Famous Case of Lady Anne Conway, Gilbert Owen fa ampio riferimento a Thomas
Willis, il «Regius Professor of Physick» dell’Universita di Oxford, considerato I’anatomista
piu autorevole d’Europa negli anni Sessanta del Novecento. Secondo quanto riferito da Owen,
Willis aveva inizialmente attribuito i mal di testa e i dolori in generale all’isteria e ai cattivi
vapori nell’utero. Tuttavia, con 1’esperienza e lo studio, Willis giunse alla conclusione che i
mal di testa della Conway non fossero di natura isterica, ma il risultato di una febbre meningea
causata da anomalie nei tessuti cerebrali, in particolare nelle meningi. Questa scoperta non fe-
ce diminuire la malignita che Willis attribuiva alla malattia. Secondo ’esperienza di Willis, le
donne con sintomi simili non sopravvivevano piu di sei mesi. Mentre la pia mater era sana, la
dura mater aveva subito gravi cicatrici, con conseguenti algie al capo. Dalle descrizioni e dai
tumori (grandi come tre dita) trovati nei seni paranasali durante 1’esame post-mortem del cra-
nio, Willis concluse che la causa del suo dolore era ovvia e nota (cfr. G. OWEN, The Famous

27



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

abbia ispirato o informato la sua definizione della natura come non ammette
una netta distinzione tra res cogitans e res extensa, pervenendo ad una pro-
spettiva “comprensiva”, perché nella natura vengono inglobate il carattere
esterno dell’universo e le priorita interne. La sofferenza della Conway ha an-
che influenzato il suo antidualismo. La Conway, infatti, sostiene un monismo
radicale in cui tutto influisce su tutto. Un semplice esempio o una prova di
questo, in un certo senso, é che il dolore nel corpo e sentito nello spirito o
nell’anima. In un altro senso, ci0 che accade in una parte dell’universo influi-
sce su altre parti dell’universo stesso.

Esplorando la natura e il significato della ‘simpatia’ in Anne Conway,
ci proponiamo di raggiungere tre obiettivi. Primo, contribuire alla conoscenza
del pensiero di una filosofa che ha imparato la filosofia non all’interno di una
scuola né in un’accademia formale, ma per corrispondenza e sul suo letto di
malattia. Esaminare la sua filosofia ci permette di entrare nella mente di colei
che, nel XIX secolo, John Worthington aveva definito come la piu profonda e
colta delle scrittrici metafisiche inglesi®.

E interessante notare che quando la filosofia della Conway & venuta alla
ribalta, la sua identita di scrittrice era ancora avvolta nell’oscurita. Il suo pen-
siero era cosi profondo che alcuni preferivano associarlo al suo titolo di una
certa contessa inglese che era anche una donna colta al di Ia del suo sesso'!,
come nel caso di Leibniz, o associarlo a un uomo (I’allievo di Henry More),
come nel caso di Richard Ward*2.

Il secondo motivo & mostrare che il suo pensiero, anche se mescolato
alla filosofia occulta'®, & ancora importante oggi e puo aiutarci a comprendere
il mondo in una maniera profonda.

Case of Lady Anne Conway, in “Annals of Medical History”, 4 (1937), pp. 567-71, qui p.
570).

103, WORTHINGTON, The Diary and Correspondence of Dr. John Worthington, vol. 1., a
cura di J. CROSSLEY, The Chetham Society, Manchester 1847, p. 142.

1 Questa descrizione & contenuta nella Prefazione alla traduzione inglese dei Principia Philo-
sophiae Antiquissima & Recentissima. Tutte le traduzioni contenute in questo articolo sono
mie, salvo che non sia indicato diversamente.

12 A un certo punto, si pensava che Francis Mercury van Helmont fosse 1’autore.

13 a filosofia occulta (Occulta Philosophia) & un tipo di filosofia in cui si fondono gli ele-
menti di alchimia, magia naturale, cabalismo, persino neoplatonismo e pitagorismo. Inoltre, la
filosofia viene intesa come “scienza delle cose materiali e spirituali”, in una prospettiva natu-
ralista e riservata a pochi. Essa si occupa di Dio, teologia, magia, fisica e matematica. Esem-
pio emblematico € 1’opera di Heinrich Cornelius Agrippa, scritta in circa venti anni (1510-15)
e pubblicata nel 1531: De occulta philosophia libri 111, dal cui titolo deriva I’espressione “filo-
sofia occulta”.

28



MATTHEW ANTHONY EDEM

In terzo luogo, 1’obiettivo ¢ anche quello di approfondire il concetto
della simpatia attraverso le lenti della Conway e di mostrare come esso ne ab-
bia plasmato il pensiero. L’intento ¢ quello di avviare un punto di partenza
per una discussione in corso e di collocare il pensiero della Conway
all’interno di quel contesto che permetta di individuare le caratteristiche so-
stanziali che delineano la natura e sua armonia simpatetica.

2. La concezione della natura nella Conway

Il modo in cui gli esseri umani interagiscono con la natura dipende es-
senzialmente da come la considerino, se fenomeno inanimato o entita sen-
ziente con cui € possibile instaurare un rapporto. Una visione meccanicistica
del mondo porterebbe invariabilmente a privare la natura del suo carattere
“sacro”, considerandola mero strumento da utilizzare sic et simpliciter. Inol-
tre, indurrebbe 1’uomo a “dominarla” piuttosto che prendersene di cura®®. Se-
condo la filosofia della Conway, la coscienza umana & chiamata a riconoscere
la propria “parentela” con l’intera natura. L’energia dell’essere vivente e
quella atomica della sostanza mostrano un continuum di quella forza vitale
che permea I’'universo. Ed é proprio questa a generare quel movimento inte-
riore delle creature verso la divinita. Il motivo per cui I’intera natura viene
evocata in questa sorta di soteriologia é che, per la Conway, un essere umano
che € caduto nel baratro del male pud essere trasformato da Dio, grazie ad un
processo di giustizia e purificazione®®.

La filosofia della Conway integra diverse correnti e tendenze intellet-
tuali, in una prospettiva - come si anticipava - essenzialmente monista, artico-
lata attraverso le arterie del naturalismo religioso e del misticismo. In questa
integrazione, la natura e considerata come una sostanza in costante processo
verso la bonta e la perfezione®®, il che implica, quindi, un continuo migliora-
mento grazie al quale ogni cosa puo contribuire alla bonta dell’universo.

La natura intesa come processo rende - secondo la Conway - la sostan-
za “dinamica” (o, anche, in continua evoluzione), contro una visione statica

14 Cfr. F. BACON, The Works of Francis Bacon, in 7 voll., a cura di J. SPEDDING-R.L. EL-
LIS-D.D. HEATH, Friedrich Fromann Verlag Gunther Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt
1963; S.E. FISH, Self-Consuming Artifacts, University of California Press, Berkeley 1972.

15 Cfr. A. CONWAY, | principi della piti antica e moderna filosofia, cit., pp. 7-8.

16 Sj tratta, in un certo senso, di un’anticipazione del process thought, concettualizzazione del
XX secolo. Secondo il process thought (o pensiero processuale), gli eventi e le simpatie sono
visti come un processo che costituisce la realta. Inoltre, I’intera realta ¢ un’unita interconnessa.
Quindi, in ogni evento o entita, gli elementi sono combinati insieme nella stessa istanza (cfr.
A.N. WHITEHEAD, Process and Reality, Free Press, New York 1978, pp. 18-30).

29



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

dell’essere. Il movimento della natura verso il Bene, che per I’A. coincide con
il creatore, mostra anche I’origine divina dell’universo. La natura ¢ quindi di-
namica, senziente e in evoluzione: puo sentire, sperimentare, imparare e cre-
scere. In questa visione evolutiva della natura, il micro e la macro sono colle-
gati, organizzati e coordinati in un processo continuo.

Se la natura é ed e in un processo, si puo argomentare che anche tutte le
parti che la costituiscono fanno parte di un continuum processuale,
un’evoluzione dinamica. In questo contesto, la natura & concepita come
un’unita delle sue parti, che costituiscono 1’universo. Evolvere insieme signi-
fica avere interazione, il che equivale ad “una simpatia di sostanza” o ad
“un’affinita di elementi costitutivi”.

Per I’A., queste “specie simpatiche” sono note come monadi o particel-
le spirituali. Sono indipendenti, ma interagiscono tra loro. Questi insiemi di
relazioni interne vengono fortemente enfatizzate nell’opera della Conway'’ e
fondano la sua concezione di “simpatia”. Esiste dunque un legame o
un’affinita profonda tra I’individuo e il resto della natura, e ogni cosa ha un
impatto su un’altra. Allo stesso modo, inoltre, esiste un’affinita tra I’anima e
il corpo'®. Cid che colpisce una particella ha, in qualche misura, effetti sulle
altre, per cui I’affinita o la simpatia della natura informa 1’imperativo morale
secondo il quale bisogna amare tutta la natura e 1’amore, come principio di in-
terrelazione primordiale tra le cose, costituisce I’universo come sacro®®.

La concezione della natura della nostra A. sottolinea ’unita di materia e
spirito (in contrapposizione al dualismo cartesiano), I’immanenza nella natu-
ra, il rispetto per la creazione e la consapevolezza dell’armonia simpatica (de-
nominata spesso amore) che esiste in tutte le forme della natura®. Per quanto
concerne “le forme della natura”, la Conway ritiene che 1’Uno o il Bene sia il
principio di ogni realta, che si manifesta attraverso degli intermediari. Attra-
verso di essi (le ‘forme’), anche le cose raggiungono il loro bene, che ¢ il
compimento della loro natura (il fine). In altre parole, I’armonia simpatica che
caratterizza questa visione indica il principio per cui ogni cosa contiene un
elemento universale di tutta la natura: uno ¢ nel tutto e il tutto ¢ nell’uno. La
vita, dunque, ¢ un’interazione tra le varie parti della natura e questa interazio-
ne rappresenta 1’amore nella sua capacita trasformativa, laddove la metafora

17 Cfr. A. CONWAY, | principi, cit, VII, p. 3.

18 Questa visione ha avuto una grande influenza anche sulla medicina dell’epoca (Cft., DIO-
GENE LAERZIO, Vite di eminenti filosofi, 10, nn. 35-83).

19 Cfr. C. WHITE, The Legacy of Anne Conway (1631-1679). Reverberations from a Mystical
Naturalism, Suny Press, New York 2008, p. 92.

2 A, CONWAY, | principi, cit. VI, p. 11; VII, pp. 2-3.

30



MATTHEW ANTHONY EDEM

delle relazioni eleva la natura alla divinita, il che fa pensare ad un’influenza
del quaccherismo. Questa concezione rispecchia inoltre il modo in cui Dio si
relaziona con la sua creazione. Di conseguenza, la Conway sostiene che c’¢
sempre “ancora un’altra causa di amore” e che non c¢’¢ nessuno che non puo
amare®’.

Per quanto concerne il concetto di natura nel pensiero della Conway,
Carolyn Merchant, nel suo saggio Death of Nature (1980), lo considera “una
concezione femminile della natura”?* Secondo questa argomentazione, il fatto
che la Conway sia una donna influenza anche la sua visione della natura.
Sebbene, pero, I’argomentazione di Merchant possa avere un qualche fonda-
mento, dobbiamo trascendere i suoi limiti per considerare la natura non solo
come femmina, ma anche come madre, e dunque in relazione con la fertilita.
Secondo Natalie Strok, la maternita della natura in Conway é un denominato-
re comune a tutte le creature, anzi ¢ la causa dell’amore reciproco tra le crea-
ture?®,

Oltre a considerare la natura come un insieme di tutte le sue parti, la na-
tura si manifesta anche come 1’universo o la creazione. Si puo infatti afferma-
re che la natura ¢ la totalita dell’ordine creato. E a questo proposito che Con-
way sostiene che la sua filosofia e in contrasto con quella di Spinoza. Se la
natura é creata, come sostiene Conway, allora deve avere qualche somiglianza
con il suo creatore. Le proprieta dell’ordine creato sono quindi attributi dedot-
ti a priori dall’esistenza di un Dio creatore. Tuttavia, dato che la creazione
non é identica al suo creatore, gli attributi della creazione sono solo quelli
condivisi con Dio e deducibili da un principio di analogia entis. Attraverso
questi medesimi attributi, la natura mostra (manifesta) I’immensita di Dio?*,
Conway sostiene che:

“Dal momento che Dio € infinitamente buono, € comunica la sua
bonta alle sue creature in infiniti modi, e dunque non vi una creatu-

2L vi, VII, p. 3

22 Cfr. C. MERCHANT, The Death of Nature, Harper San Francisco, New York 1980, pp. 1-
14, p. 253.

23 Cfr. N. STROK, Justicia divina y jerarquia: la naturaleza humana en Anne Conway, in
“Logos. Anales del Seminario de Metafisica”, 54 (2021), pp. 9-31, qui 20.

24 | a concezione trascendentalista platonica della natura nella filosofia di Conway ha un in-
trinseco valore epistemologico. Secondo la Conway, la natura pud essere considerata come un
annuncio della bellezza e della gloria di Dio. Il valore della ragione nei confronti della natura
non consiste nel servirla in quanto tale, ma nell’avvicinarsi attraverso di essa al mistero del
logos che assume I’immagine dell’ordine creato (cfr. A. CONWAY, | principi, cit., IV, pp. 2-
4).

31



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

ra che non riceva una qualche bonta ed in modo generoso; e poiché
la bonta di Dio € una bonta viva, che ha vita, potere, amore, e cono-
scenza in se, che comunica alle sue creature, come puo essere che
una cosa morta possa procedere da lui, o che sia creata da lui, come
mero corpo 0 materia, secondo I’ipotesi di chi afferma che la stessa
& inconvertibile in un qualche grado di vita o di percezione? E stato
giustamente affermato che Dio non ha creato la morte, e questo
vero quanto che Egli non ha creato alcuna cosa morta; poiché come
potrebbe qualcosa di morto dipendere da lui, che ¢ infinita Vita e
Benevolenza? O come puo una creatura ricevere una essenza cosi
vile e sminuita essenza da lui (che € cosi infinitamente generoso e
buono) da non poter partecipare della vita o della conoscenza, né
essere in grado di aspirare ad essa, se non nel suo grado piu basso?
Forse Dio non ha creato le sue creature con questo scopo, che in
Lui possano essere benedette e gioire della divina bonta nei loro di-
versi stati e condizioni? In che questo pud accadere senza la vita o
la percezione? Come pud qualcosa a cui manca la vita gioire della
divina bonta?”%

Questo vitalismo é interpretato da White in questo modo.

“La celebrazione di Conway del potere intrinseco della creazione di
tendere al bene ha offerto un potenziale significato trasformativo ai
suoi contemporanei. Immaginava un ordine naturale in cui la carat-
teristica fondamentale e comune a tutte le creature ¢ I’'impulso ver-
so la pienezza della vita, o verso il compimento finale (divino).
Nella cosmologia di Conway, in cui tutti i processi naturali tendono
costantemente a divinizzarsi, si pud notare una Vvariante
dell’assioma alchemico associato alla trasmutazione: tutto in natura
tende alla perfezione™?8,

L’universo della Conway ¢ infinitamente complesso, ma sostanzial-
mente vitale?’. Anche se in diversi gradi, la vitalita & essenzialmente la stessa
in tutte le creature ed ¢ ci0 che caratterizza 1’intera natura.

2 A. CONWAY, | principi, cit., 1V, pp. 2-4.

% C. WHITE, The Legacy of Anne Conway, cit., p. 51 (traduzione nostra)

27 Questo trova una certa risonanza nella tradizione stoica di un vitalismo universale. Per
esempio, Diogene Laerzio sostiene che il kdouog € un essere vivente ed ¢ dotato in un’anima.
Inoltre, le nostre diverse anime sono ciascuna un frammento di esso (cfr. DIOGENES LAER-
TIUS, Vitae philosophorum, VII, n. 143, n. 138).

32



MATTHEW ANTHONY EDEM

Va anche detto che i principi vitalistici della Conway erano cosi am-
piamente applicabili che Leibniz la descrisse come una di coloro “che metto-
no la vita e la percezione in ogni cosa”?®. Inoltre, il vitalismo era anche una ri-
sposta alla domanda su come i corpi fossero mossi dallo spirito e, nel suo
breve trattato, la Conway affronta il problema, analizzando il movimento nel-
le sue due forme: il movimento locale e I’azione vitale. L’A. conclude che en-
trambi possono interagire e procedere insieme®. Ella, infatti, sostiene, contra-
riamente a More, che il moto e causato dalla penetrazione dello spirito nel
corpo. A tal proposito, in particolare, al fine di chiarire la relazione intercor-
rente tra spirito e materia, More definisce la materia come impenetrabile e lo
spirito come penetrabile ovvero penetrante. Lo spirito, penetrando la materia,
ne causa il movimento. Ma cio significherebbe che materia e spirito siano en-
tita distinte, in particolare in assenza di movimento® e la Conway, non con-
cordano con questa concezione, risolve il dualismo parlando di una presenza
intima®!, intesa come principio vitale:

“Ma in realta, la natura e le sue operazioni sono molto di piu che
pura meccanica, e la stessa non & semplicemente un corpo organico,
come un orologio, in cui non & insito nessun principio vitale e di
movimento, ma & un corpo vivente, che ha vita e percezione, ed &
molto piu sublime di un semplice meccanismo, 0 azione meccani-
ca”¥,

Il moto vitale & ritenuto pitl nobile del moto locale perché & divino® e
mostra la saggezza, la potenza e la bonta della natura. 1l vitalismo, dunque,
come teoria, sostiene che la natura, in quanto organismo, sia molto di piu e al
di la di semplici particelle che interagiscono secondo leggi meccanicistiche.
Piuttosto, ¢’¢ sempre un principio di vita che puo essere nell’organismo stesso
0 agisce al di fuori di esso, spingendolo a vivere.

Nel vitalismo della Conway, 1’essere ¢ di tipo spirituale e i corpi posso-
no comunicare I’azione ad altri corpi attraverso “emanazione delle loro parti

28 Cfr. G. LEIBNIZ, New Essays on Human Understanding, a cura di P. REMNANT-J. BEN-
NETT, Cambridge University Press, Cambridge 1981, p. 72.

2 A, CONWAY, | principi, cit., IX, p. 9.

% H, MORE, An Antidote against Atheisme. The Second Edition Corrected and Enlarged.
With an Appendix Thereunto Annexed, Roger Daniel, London, 1655, p. 16; H. MORE, The
Immortality of the Soul (1659), a cura di A. JACOB, Kluwer, Dordrecht 1987, p. 11.

$LCfr. A. CONWAY, | principi, cit., VII, pp. 1-4.

2vi, IX, p. 2.

B vi, IX, p. 9.

33



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

sottili”3* 0 “emanazioni di una creatura nell’altra e mediante cui possono inte-

ragire tra loro anche alla massima distanza”®®. White lo considerera il ‘di piv’
della natura.

Secondo White, infatti, € proprio la non riducibilita della natura a spin-
gere gli esseri umani a impegnarsi in atti benevoli e significativi di formazio-
ne del mondo®®. Contrariamente a quanto si potrebbe dedurre dalla concezio-
ne cartesiana della natura, come insieme di meccanismi, la Conway non si li-
mita a rifiutare apertamente il meccanicismo cartesiano, ma sostiene che la
natura sia qualcosa di piu di un insieme di meccanismi. Una visione meccani-
ca della natura, infatti, finisce col negare i suoi valori estetici, etici e spiritua-
li, ossia le relazioni, I’amore, la bellezza, la verita e la bonta. Queste qualita
sono dei movimenti vitali intrinseci della natura processuale, di un’esperienza
di interiorita che va ben oltre la portata del funzionalismo racchiuso nella
concezione meccanicistica della natura®’. In altre parole, la natura & qualcosa
di piu di un insieme di funzioni e delle loro rispettive descrizioni.

Il vitalismo e il monismo di Conway implicano anche un senso organi-
co e corporeo della natura. In questo senso, la natura non € solo un organi-
smo, ma anche un corpo unico®. A questo punto, si potrebbe affermare che la
natura appare in Conway come unita corporea, creazione e vitalita. In altre
parole, per Conway la natura ¢ 1’intera creazione che ¢ viva e possiede 1’unita.

3. L’idea di simpatia di Conway

Nella filosofia della Conway I’idea della natura come organismo porta
a considerare la simpatia come suo carattere, in quanto evidenzia la relazione
intrinseca tra le parti e la loro unita®. Questa relazione intrinseca & nota anche
come affinita (relazioni, per cosi dire, prestabilite)*’. La sua & una proposta di
una simpatia radicale ed intesa in senso totalizzante, in cui ogni cosa in natura

% lbidem

3 |vi, 111, p. 10.

% C. WHITE, The Legacy of Anne Conway, cit., p. 69.

87 vi, p. 97.

% (Gli stoici davano un’interpretazione o una spiegazione organica dell’universo, considerato
come un organismo enorme. Ogni parte di questo organismo & toccata dalle altre parti ed €
soggetta al loro effetto attraverso la simpatia. Tuttavia, se fosse un grande organismo singolo,
tutte le parti dovrebbero essere collegate da qualcosa che viene chiamata simpatia (cfr. SEX-
TUS EMPIRICUS, Ilpoo ®vcixovs [Adversus mathematicos], IX.

¥ ERASMO DA ROTTERDAM, Elogio della follia, a cura di H. HOLBEIN- E. CAMERINI,
Ibex, Milano 2022, I, p. 13, p. 15, p. 30, p. 53.

40 A, CONWAY, | principi, cit., VII, pp. 3-4; VIII, pp. 1-3.

34



MATTHEW ANTHONY EDEM

e in relazione con ogni altra, anche se apparentemente puo sembrare il para-
dossalmente il contrario®. Oltre all’affinita, la simpatia ¢ anche indicata con
termini come influenza, amore, attrazione* e persino “magia”*. E importante
sottolineare che Conway scrive all’interno di una tradizione platonica, quella
del neoplatonismo e del platonismo di Cambridge. Pertanto, il suo uso e il suo
significato di simpatia sono filtrati attraverso la lente del platonismo*, del na-
turalismo e dell’eterodossia religiosa.

41 A cominciare da Heinrich Cornelius Agrippa (1486-1535), la concezione della simpatia co-
me superamento anche dell’apparente antipatia stava gia prendendo forma. Anche Erasmo da
Rotterdam aveva una posizione simile di simpatia e antipatia per natura (cfr. H.C. Agrippa, De
occulta philosophia libri tres, a cura di V.P. COMPAGNI, Brill, Leiden, 1992, pp. 117-1188;
ERASMO DA ROTTERDAM, Elogio della follia, cit., p. 65).

42 Qui Gangloff, per esempio, sostiene che la simpatia non & 1’effetto di poteri occulti. Al con-
trario, in natura esiste un’armonia reciproca per cui le cose sono attratte da affetto e amore
verso sé stesse (Cfr., JH. GANGLOFF, Disputatio Physica de Sympathia, Samuel Adophus
Maller, Jena 1669, A21).

4 Cfr. G. FRACASTORO, De sympathia et antipathia rerum. Studi e testi del Rinascimento
europeo, a cura di C. PENNUTO, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2008; M. FICINO,
Three Books on Life. Medieval and Renaissance Texts and Studies, a cura di C.V. KASKE,
Center for Medieval and Early Renaissance Studies, Binghamton, 1989, p. 40; G.P DELLA
MIRANDOLA, De hominis dignitate; Heptaplus; De ente et uno; e scritti vari, a cura di E.
GARIN, Vallecchi, Firenze 1942, p. 152; S.V. BROECKE, The Limits of Influence. Pico,
Louvain, and the Crisis of Renaissance Astrology, Brill, Leiden 2003, p. 74.

4 A nostro awviso, il platonismo non & solamente la filosofia di Platone. Esso si estende a
qualsiasi filosofia che mantenga un’ontologia sia verticale che orizzontale, con una gerarchia
dell’essere. In questo caso, si puo parlare di platonismo aristotelico. Nelle Carmide di Platone,
Socrate nota che Crizia shadiglia nello stesso momento in cui lo fa lui. Con questa osservazio-
ne, Socrate osserva che shadigliare & un atto che provoca mutualita, nel senso che le persone
che vedono gli altri sbadigliare “soffrono” con loro. Cosi, attraverso 1’udito e la vista, anche
Crizia e portato alla stessa aporia del suo interlocutore, Socrate. Crizia si trova nello stesso
stato di Socrate, non per la stessa causa, ma a causa di una causa al di fuori del suo controllo.
Mentre lo sbadiglio di Socrate deriva dalla mancanza di definizione della moderazione, quello
di Crizia deriva dalla corrispondenza con lo shadiglio di Socrate. Nei Problemi, molto discussi
per quanto riguarda la vera e propria autenticita, Aristotele osserva, nella prima parte dei Pro-
blemi sulla Medicina, una correlazione tra il verificarsi di fenomeni naturali e le condizioni o
lo stato di salute dell’'uvomo. Ad esempio, il cambiamento del caldo estivo provoca un aumento
del tasso di mortalita. Aristotele riprende questa indicazione simpatetica nel libro VI dei Pro-
blemi, dove si tratta dei problemi connessi all’azione simpatica. In questo libro, I’illustrazione
di Aristotele sullo shadiglio coincide con quella di Platone nel Carmide. Aristotele si chiede
perché gli uomini in genere sbadigliano quando vedono gli altri sbadigliare. Anche se lo sba-
diglio puo essere un’azione indipendente a causa della stanchezza, tuttavia ¢ facile da esegui-
re, se solo si vede qualcun altro sbadigliare; perché lo sbadiglio & sempre pronto a manifestar-
si. Inoltre, per Aristotele, alcuni fenomeni esterni provocano determinate azioni interne. Per
esempio, gli uomini tendono a urinare quando sono vicini all’acqua. Cosi, si chiede se ¢ forse
perché I’acqua in generale ci ricorda 1’acqua del nostro corpo, e la vicinanza dell’acqua incita

35



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

E nel pensiero stoico che inizia la tradizione filosofica della simpatia. E
negli stoici®, infatti, soprattutto in Cleante*, che alla simpatia vengono attri-
buiti una prospettiva e un significato cosmologici. Per esempio, nel 1l secolo,
lo stoico Cleomede, nel suo trattatello d’astronomia in due libri (Koxlixn
Jewpia uetewpwv - Teoria dei moti circolari dei corpi celesti), indica la sim-
patia che ogni parte del cosmo ha per 1altra®’.

L’idea di simpatia della Conway non e, quindi, una semplice traduzione
delle controversie storiche nella sua filosofia naturale del XVII secolo, ma
mostra sia una continuita che una rottura con un sistema. La Conway, da un
lato mantiene una certa continuita con il sistema del pensiero neoplatonico
ormai consolidato, dall’altro, in un certo senso, rompe con esso, presentando
la simpatia non come qualcosa di occulto®®, ma come qualcosa che puo essere
scientificamente provato attraverso 1’osservazione, 1’ipotesi e la teorizzazio-
ne*®. Contrariamente al bando cartesiano della simpatia dalla filosofia, perché
le sue origini non erano verificabili, Conway propone che la sua origine risie-
da in un discernimento intellettuale sulla connessione tra le cose, nonostante
la loro distanza®.

La simpatia spiega la presenza di unita e diversita nel mondo e serve a
stabilire il rapporto tra gli elementi cosmici®®. Proprio come sostiene la Con-

la nostra umidita interna a uscire? (PLATONE, Carmide, 169C; ARISTOTELE, Problemata,
886a25-30).

5 Nel trattato Della divinazione di Cicerone, si fa menzione a nomi come Crisippo (c.280-207)
e Antipatro, tutti in connessione con la simpatia. Alessandro di Afrodisia menziona Crisippo
come sostenitore del pensiero che il mondo sia in simpatia con se stesso (cfr. CICERO, De di-
vinatione, I, 33-5)

“ 11 pensiero di Cleante & contenuto nell’opera del vescovo Nemesio di Emesa L ‘uomo. Ne-
mesio registra la simpatia o 1’affettivita di Cleante tra i corpi con 1’obiettivo di stabilire la cor-
poreita dell’anima. Secondo 1’argomento, i corpi influenzano gli altri corpi, ma c’¢
un’affettivita reciproca tra il corpo e ’anima. Va da sé, quindi, che c¢’¢ qualcosa di corpo
nell’anima e viceversa (cfr. NEMESIUS, De natura hominis, I, 5; M. SCHOFIELD, The Stoic
Idea of the City, University of Chicago Press, Chicago 1992, pp. 130-135).

47 Cfr. A.C. BOWEN-R.B. TODD, Cleomedes’ Lectures on Astronomy, University of Califor-
nia Press, Berkeley 2004.

“8 In altre parole, la forza dell’affinita era sentita come I’effetto di una causa invisibile e sco-
nosciuta. L’ignoto era misterioso e talvolta magico, ma esprimibile attraverso la logica e la
scienza. | poteri simpatici sono considerati soprannaturali perché nascosti al senso o
all’intelletto. Cfr. R. GOCLENIUS, Lexicon Philosophicum (Francoforte, 1613), rist., Georg
Olms, Hildesheim 1980, pp. 273 e 657.

49 Cfr. A. CONWAY, | principi, cit., VII, 1.

SO Cfr. Ivi, I, 6.

51 |1 significato organico e cosmico della simpatia si ritrova anche nelle opere mediche di ori-
gine greca e romana, ad esempio in quelle di Ippocrate, Areteo di Cappadocia, Sorano di Efe-

36



MATTHEW ANTHONY EDEM

way, il mondo intero é un essere vivente e il respiro che lo permea conferisce
unita all’universo. Sebbene Cartesio avesse escluso la simpatia dalla filosofia,
perché si supponeva fosse legata all’occulto o perché si riteneva che il suo ri-
sultato fosse 1’attribuzione incomprensibile di cause a origini non verificate,
la riflessione della Conway sulla simpatia ha come scopo un discernimento
intellettuale sulla connessione tra le cose, nonostante la loro distanza. D’altro
canto, il divieto di Cartesio non era sufficiente a impedire interpretazioni sim-
patetiche anche della filosofia meccanica. Ad esempio, la legge di gravita di
Newton era vista da Locke come una prova dell’azione invisibile di Dio
nell’universo. In effetti, & Dio che aggiunge la gravita alla materia®. Si pos-
sono trovare interpretazioni simili anche in The Folly and Unreasonableness
of Atheism di Richard Bentley. In questo caso, Bentley sostiene che:

“L’unione simpatetica di un’anima razionale con la materia, in mo-
do da produrre una comunicazione vitale tra di esse, €
un’istituzione arbitraria della saggezza divina: non c’¢ alcuna ra-
gione o fondamento nelle nature separate delle due sostanze, per cui
un qualsiasi movimento nel corpo dovrebbe produrre una qualsiasi

so e Galeno. Per loro, la simpatia spiegava quelle che oggi chiamiamo funzioni neurologiche
del corpo. In questo caso era vista come il consensus tra tutte le parti dell’organismo - consen-
sus partium. 1l consensus partium dell’intero organismo si sente per le singole parti del corpo,
motivo per cui la malattia di una parte del corpo puo causare mal di testa o influenzare lo stato
mentale del paziente (L. DIBATTISTA, Medicina historica, in “Mattioli1885journals”, n. 7.3
(2019), pp. 162-167.

51 Galeno sosteneva che esiste una simpatia tra i vari organi del corpo. In un tale sistema di in-
terconnessione, lo pneuma (spirito animale) agisce attraverso i nervi trasportando le sensazio-
ni degli organi al cervello. E anche importante notare che la funzione dello pneuma non si li-
mita solo al trasporto delle sensazioni, ma mostra la connessione tra ogni parte
dell’organismo, resa possibile dall’animazione di ogni parte da parte degli spiriti. Quindi, non
sono le parti a essere collegate, ma gli spiriti che le animano. Qui si potrebbe parlare della
pervasivita del macrocosmo da parte del microcosmo (S. FINGER, Minds behind the Brain. A
History of the Pioneers and their Discoveries, Oxford University Press, Oxford 2000, p. 46;
cfr. F. P. DE CEGLIA, | fari di Halle: Georg Ernst Stahl, Friedrich Hoffman, e la medicina
europea del primo Settecento, Il Mulino, Bologna, 2009 (Annali dell’Istituto storico italo-
germanico in Trento, 54); A. BARBOI, Sympathy, Sympathetic. Evolution of a Concept and
Relevance to Current Understanding of Autonomic Disorders (S57.005), in “Neurology”, n.
80.7 (2013); D. TODMAN, ‘Automatic’ Nervous System in “European Neurology”, n. 60.4
(2007), pp. 215-216).

52 J. LOCKE, Second Reply to the Bishop of Worcester, 1699, in J. LOCKE, The Works of
John Locke, cit., 4.467.

37



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

sensazione nell’anima; o perché questo movimento dovrebbe pro-
durre quella particolare sensazione, piuttosto che un’altra”®?,

La nozione di simpatia della Conway riflette o rispecchia in qualche
modo la visione galenica del mondo®*. Tale nozione definisce la simpatia co-
me un tipo di affettivita che intercorre tra corpi, sistemi®®, organi, cellule®®,
stati, cause e loro effetti®’. Per esempio, il corpo umano & influenzato diretta-
mente dal moto dei corpi planetari®® e, in questo caso, & possibile arguire che,
essendo la natura organica e possedendo un legame vitale, esiste un’affettivita
che costituisce ogni elemento dell’universo: le cose possono tendere verso se
stesse e, tendendo verso se stesse, tendono insieme verso un destino comune.

La concezione della Conway, secondo cui I’affettivita ¢ simpatia, po-
trebbe apparire un’eccessiva antropomorfizzazione delle cose, ma non ¢ affat-
to cosi: Daffettivita ¢ legata alla vita piuttosto che all’attivita umana, il che
implica una forma di vitalismo in cui tutto cio che esiste ha vita>.

Inoltre, il considerare la natura come organica implica il considerare la
simpatia come una forma molto forte di vitalismo.

% R. BENTLEY, The Folly and unreasonableness of atheism, Mortlock, Londra, 1692-3, p.
243 (traduzione nostra).

% Galeno basa la sua visione su un’affermazione ippocratica, secondo la quale tutte le cose
hanno un’unica confluenza, alla stregua di un unico respiro, il che implica la sintonia del tutto.
La “simpatia” usata da Galeno ha lo scopo di illustrare come il dolore venga trasportato da una
parte all’altra del corpo. Se la vita deve essere coltivata, le parti del corpo non solo devono
soffrire insieme, ma devono anche, come un unico organismo, relazionarsi con il mondo
esterno. La simpatia & quindi un continuum in natura (cfr. GALENUS, Ars medica. Quae et
ars parva, Ex officina Erasmania apud Vincentium Vaurgris, Venetiis, 1544, pp. 356 e 365).

% D. TODMAN, ‘Automatic’ Nervous System, cit., pp. 215-216; J. WINSLOW, Exposition
anatomique de la structure du corps humain, in Winslow’s Contribution to our Understanding
of the Cervical Portion of the Sympathetic Nervous System, in “Journal of the History of the
Neurosciences”, n. 5.2 (1996), pp. 190-196.

5 Cfr. F. BOTTACCIOLI, I “vitalismo” di Fracois Xavier Bichat, in “Rivista della Societa
Italiana di antropologia medica”, nn. 21-26 (2006-2008), p. 114.

5 Per esempio, la teoria umorale della salute, sostenuta da medici e filosofi dell’antica Grecia
e di Roma fino al XIX secolo, indicava la simpatia, o consensus partium, come la causa di una
miscela armoniosa ed equilibrata degli umori. In altre parole, una sana simpatia porterebbe a
uno stato di buona salute, ristabilendo I’eukrasia (Cfr. I. VAN SERTIMA, The Golden Age of
the Moor, Transaction Publishers, New Brunswick (NJ) 1992, p. 17; K. SUDHOFF, Essays in
the History of Medicine, Medical Life Press, New York 1926, pp. 67, 87, 104; S.B. CURRI-L.
MARTINI, Pathophysiologia Diencephalica: Symposium Internationale, Springer, Milano
1958, p. 15).

% Cfr. G. DE NICOLA, Considerazioni epistemologiche e antropologiche intorno alle disci-
pline psichiatriche, Universita degli Studi di Bergamo, Bergamo 2012, pp. 141-149.

% A. CONWAY, | principi, cit., VII, 4.

38



MATTHEW ANTHONY EDEM

Come teorizzazione, il vitalismo sostiene che la natura e piu di una co-
stituzione di particelle secondo le leggi meccaniche. In effetti, si puo sostene-
re che la dottrina della simpatia della Conway costituisca una risposta diretta
al sistema cartesiano® che aveva emarginato la vita e sostituito la simpatia
con 1’obbedienza a leggi meccaniche®’. Ogni organismo funziona grazie a un
principio di vita che pud essere interno o esterno ad esso®.

L’idea di simpatia della Conway, quindi, implica una visione
dell’armonia nel mondo, ma se ne discosta al tempo stesso. Sia More (tutore
della Conway per corrispondenza) che lei stessa propongono, infatti, una sim-
patia che implica il vitalismo: una condivisione della stessa vita dello spiri-
to®®. Tuttavia, piuttosto che una congiunzione di due estremita, come sostiene
More, la Conway vede un’intercomunione nell’intera natura. Secondo More

“Tutto cio dimostra chiaramente che le cause puramente corporee
non possono produrre questo effetto, e che quindi dobbiamo sup-
porre che entrambe le corde siano unite a qualche Essere incorpo-
reo, che ha un’Unita e un’Attivita diversa dalla Materia, ma che tut-
tavia € in simpatia con essa; il che, influenzando questo Essere im-
materiale, fa si che esso influisca sulla Materia allo stesso modo in
un altro luogo, dove simboleggia con quell’altro in qualche predi-
sposizione o qualificazione, come fanno queste due corde
nell’essere accordate in modo unisono 1’una all’altra”®*,

8 Cartesio considerava la simpatia come qualcosa da escludere dal pensiero razionale, rite-
nendo che, «non c’¢ alcuna forza tanto occulta nelle pietre o nelle piante, alcun miracolo tanto
stupefacente di simpatia o di antipatia, alcuna cosa, infine, in tutta quanta la natura che debba
essere riportata a cause solamente corporee, ovvero prive di mente e di pensiero, la cui ragione
non possa essere dedotta da quei medesimi principi, tanto che non & necessario aggiungerne ad
essi alcun altro». R. DESCARTES, Principia philosophiae, 1V,187 in R. DESCARTES, Ope-
re: (1637-1649), a cura di, G. BELGIOISO, Bompiani, Bologna 2019, p. 2187 e 2189.

81 Al posto delle scienze alla base dell’occultismo, Cartesio aveva dato una preferenza alle
mozioni locali dei corpi che erano facilmente percepibile (R. DESCARTES, Regulae ad di-
rectionem ingenii, IX, p. 27; XIlI, p. 42).

82 || termine medico-filosofico “simpatia”, come suggerito da Robert Whytt, connota implici-
tamente una certa forma di vitalismo in netto contrasto con il meccanicismo della scuola carte-
siana. Whytt, sosteneva che la simpatia osservata tra i nervi non si spiega meccanicamente, ma
ha un’energia senziente attraverso la quale 1’intera macchina viene resa viva (Cfr. R. WHYTT,
The Works of Robert Whytt, Edimburg, Balfour 1768, p. 98).

83 Cfr. A. CONWAY, | principi, VII, 4.

® H. MORE, The Immortality of the Soul, cit., pp. 452-453 (Traduzione nostra).

39



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

Sia More che la sua allieva Conway scrivono in un contesto in cui la
teoria dell’origine predominante era il creazionismo. Pertanto, la causa prima-
ria della simpatia e dell’azione vitale che essa implica ¢ la sapienza di Dio®,

Ferma restando la funzione sociale della simpatia, cioe il sentimento di
“inclinazione e attrazione istintiva verso persone, cose ¢ idee”®, nella sua
connotazione filosofica®’ la simpatia, come la Conway la intende, non inter-
corre solo tra persone o animali tra i quali ¢’¢ un legame gia esistente (come
awvviene, ad esempio, quando un uomo prova pieta per il suo cane malato), ma
potrebbe anche instaurarsi anche all’interno delle facolta di un singolo indivi-
duo (come il rapporto tra mente e corpo, corpo e anima o ragione ed emozio-
ne)®. La simpatia potrebbe anche essere espressa come esistente nell’intera
natura stessa, attraverso la coesione dei suoi costituenti naturali.

In base a queste considerazioni, e possibile constatare come la simpatia
non solo possa essere vista come uno stato d’essere, ma anche come la causa
di tale stato. Per causa si intende il riferimento a spiegazioni metafisiche di
realta ontologiche. La simpatia potrebbe, ad esempio, essere una probabile
ragione per cui il dolore provato nella mente viene percepito nel corpo o per-
ché i dolori corporei sono resi presenti e significativi nella mente®. In altre
parole, potrebbe spiegare la relazione tra la sofferenza mentale o psicologica e
il dolore fisico, come nel caso delle emozioni estreme, che potrebbero in-
fluenzare negativamente il funzionamento di un organo vitale oppure del do-
lore agli occhi che potrebbe alterare lo stato mentale ed emotivo di una perso-
na. Il “potrebbe” si raccorda alla probabilita, in quanto non si esclude la pos-
sibilita di altre spiegazioni metafisiche per il fenomeno della reciproca affetti-
vita.

L’attrazione naturale delle cose, esemplificata dalle forze centrifughe di
un campo magnetico, potrebbe essere per i sostenitori della tradizione simpa-
tetica, come la Conway, una prova dell’indubbia presenza della simpatia in
natura. Ma le spiegazioni causali non costituiscono solo una modalita di com-

8 Consideriamo per esempio ’affermazione di Richard Bentley: “Infatti questa unione simpa-
tetica di un’anima razionale con la materia, in modo da produrre una comunicazione vitale tra
di esse, ¢ un’istituzione arbitraria della saggezza divina” (traduzione nostra) (R. BENTLEY,
The Folly and unreasonableness of atheism, cit., p. 243).

6 «Simpatia” in Enciclopedia Treccani, in https://www:.treccani.it/enciclopedia/simpatia/#
(19-12-2024)

6711 termine “simpatia” ha una connotazione filosofica quando si riferisce al suo significato e
al suo uso nella filosofia greca, in particolare nei contesti dello stoicismo, del neoplatonismo,
del naturalismo e anche nel Rinascimento italiano.

8 A. CONWAY, I principi, cit., IX, p. 2.

i, VII, p. 4.

40



MATTHEW ANTHONY EDEM

prensione. La simpatia &€ ugualmente considerata come ricoprente un ruolo at-
tivo nella natura attraverso il suo potere causale di generare similitudini. In
Conway la simpatia &€ molto attiva perché é vitale.

La Conway sostiene che esiste “un’unica madre, quella unica sostanza
0 entita dalla quale nacquero tutte le cose, e della quale sono parti reali e
membra”’®. Alcuni studiosi, come Emily Thomas, interpretano questo testo
come un’indicazione di un monismo di priorita che, pero, non esclude il plu-
ralismo dell’esistenza’*. Tuttavia, pur enfatizzando il monismo della Conway,
questo approccio non sarebbe il piu adatto dell’interpretazione del suo testo.
L’uso della nozione di una “madre” non suggerisce, infatti, un monismo ante-
riore in cui esiste una sola sostanza in senso ontologico e le sue parti costitu-
tive: la “madre” svolge qui un ruolo figurativo per indicare I’armonia simpa-
tica che esiste tra le creature, come se tutto in natura avesse una madre comu-
ne, un’unica fonte. Cosi come Dio ¢ analogicamente un “padre”, la “madre”
diventa il simbolo e la metafora della simpatia che esiste tra le creature’,
Questa armonia di tutte le cose e espressa con una nozione familiare, in modo
che il lettore o I’investigatore, conoscendo il ruolo della maternita, possano
facilmente cogliere come I’armonia faccia nascere la natura e la renda solida-
le allo stesso tempo.

L’unica maternita di cui parla Conway potrebbe essere interpretata co-
me un’espressione dell’unicita della creazione. Tuttavia, ¢ necessario prestare
attenzione a non attribuire un’interpretazione troppo personale al contesto e al
contenuto di cido che I’A. afferma, come finisce per fare Emily Thomas.
L’unicita della creazione, proposta da Emily Thomas, ma non sostenuta come
prova dell’esistenza del monismo, € un’implicazione estrapolata dal contesto.
Thomas basa la sua argomentazione sul testo seguente:

D’altronde, chi supponesse un altro quarto ente, la cui essenza ¢ distinta
realmente  dalle tre  precedenti, quella cosa  distruggerebbe
quell’eccellentissimo ordine che ravvisiamo nell’universalita delle cose, cosi

vi, VI, p. 4.

™ E. THOMAS, Anne Conway as a Priority Monist. A Reply to Gordon-Roth, in “Journal of
the American Philosophical Association”, Online First View, pp. 1-10.

2 Conway scrive: “Se invece I’idea di un Dio amorevole, quale & vera in sé stessa, e mostra sé
stessa in ogni sua dispensazione verso le creature, fosse conosciuta agli uomini, e se la nostra
anima conoscesse con il suo senso e percezione interiore quanto egli sia la carita e la benignita
stessa, e quanto egli rivela se stesso, attraverso la Luce e lo Spirito di Cristo Gesu nostro Si-
gnore, nel cuore degli uomini, soltanto allora e non prima di allora, gli uomini ameranno Dio
sopra ogni cosa e riconosceranno che Egli ¢ sopra ogni cosa il pit amabile, giusto, misericor-
dioso e che non puo infliggere pene eguali a tutti i peccatori” (A. CONWAY, | principi, cit.,
VI, p. 9).

41



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

non vi sarebbe pit un solo ente intermedio tra Dio e le creature ma due, tre,
quattro, cinque, sei, 0 quanti se ne possano supporre tra il primo e I’ultimo.
Inoltre, ¢ secondo sana ragione che Dio sia uno e che non abbia in sé due o
pil sostanze distinte, cosi come Cristo ¢ uno e semplice Cristo, e non ha in sé
sostanze distinte (in quanto ¢ appunto uomo celeste, 0 Adamo, il primo di tut-
te le creature); cosi tutta la creazione ¢ una e di una unica sostanza o specie,
nonostante questa includa molti individui distinti tra loro e subordinati vicen-
devolmente secondo modi di essere e non per essenza o sostanza.... Dio creo
tutte le nazioni di uomini dallo stesso sangue affinché si amassero a vicenda e
restassero in reciproca simpatia aiutandosi tra loro. Cosi Dio infuse nelle sue
creature 1’amore ed il reciproco accordo, cosi come le membra di un solo cor-
po, fratelli, per cosi dire, di un unico padre, che ¢ Dio in Cristo, o logos incar-
nato”">.

Thomas sostiene la sussistenza di una forte implicazione, all’interno
della creazione, consistente nel fatto che gli individui non sono realmente di-
stinti I’'uno dall’altro. Orbene, se non sussistono distinzioni reali tra le creatu-
re, allora queste non sono sostanze diverse e, per Thomas, questo &€ un motivo
per leggere la Conway in prospettiva squisitamente monista riguardo alla so-
stanza creata’. L’equivoco nasce in quanto ’unita di cui parla la Conway de-
ve essere interpretata come un’armonia in cui ogni parte della creazione ¢
orientata verso 1’altra per essere allineata con il destino unico e irripetibile
dell’universo. Non a caso, la stessa nozione di “familiarita” della Conway in-
dica la natura come una famiglia intrecciata dall’amore e dal desiderio’.
L’amore unisce la natura, mentre il desiderio provoca 1’allineamento del de-
stino della creazione alla volonta del creatore. Ed & proprio per questo motivo
che la Conway puo parlare di quel “grande amore e desiderio che gli spiriti o
le anime hanno verso i corpi, e specialmente verso i corpi ai quali sono uniti e
nei quali hanno la loro dimora”’®. L’amore ¢, infatti, la forza pil attiva
dell’unita della Conway, intimamente legata alla definizione di simpatia per-
ché, “quando un uomo ama, sia che sia un uomo che un animale, un albero, o
I’argento o 1’oro, ¢ unito a chi ama, ed il suo spirito passa in esso”’".

La Conway sostiene che la base dell’amore e del desiderio ¢ la simili-
tudine che esiste nella natura o tra le cose’. Questo implica una considera-

® A. CONWAY, I principi, cit., VI, p. 9.

™ E. THOMAS, Anne Conway as a Priority Monist. A Reply to Gordon Roth, cit., p. 277.
> A. CONWAY, I principi, cit., VI, p. 4.

Ivi, VII, p. 3.

™ vi, VII, p. 4.

®Ivi, VII, p. 1.

42



MATTHEW ANTHONY EDEM

zione dell’amore che unisce 1’intera natura come un dato di fatto. L’amore qui
e la disposizione psicologica che orienta il comportamento umano a vedere le
comunanze che le persone hanno le une con le altre piuttosto che le differen-
ze; € una forza che avvicina le persone come poli diversi in una corrente ma-
gnetica, in modo tale che, nonostante le ovvie differenze, c’¢ unione di spiriti
e talvolta di corpi. E la forza della somiglianza che ha portato Adamo ed Eva
all’unione coniugale e ha stabilito 1 “segni visibili della loro reciproca somi-
glianza”’®.

Amiamo le persone in base alla bonta e, sulla scorta di tale assunto si
puo dedurre che la base dell’amore - sempre secondo la secondo la Conway -
stia nello scoprire qualcosa di simile agli altri. Parimenti, 1’amore di Dio per
la creazione significa che c’¢ qualcosa di simile tra noi in quanto creati e il re-
sto del creato, ma anche che c¢’¢ qualcosa di simile tra il Creatore e la creazio-
ne. Inoltre, ’amore di Dio in noi ci porta ad aspirare ad essere come Lui, a
muoverci verso di Lui, il che e indice di miglioramento non solo morale, ma
anche ontologico, nella misura in cui i corpi finiranno per diventare spiriti. Si
tratta dello stesso amore che esiste tra spirito e corpo, tra i quali, in sostanza,
c’¢ sempre un’affinita.

In questo modo, si potrebbe dedurre che la simpatia, intesa come carat-
teristica della natura, implica affinita, in quanto principio di relazione e co-
munione (di similitudini e opposti). Anche se sussiste un’apparente “antipa-
tia”, la simpatia non puo essere negata, perché le cose che sono diverse e di-
stinte o che esistono come opposti sono sempre in relazione. In questo caso,
‘opposto’ € una forma di relazione. Pertanto, si puo sostenere che “I’antipatia
stessa & una forma di simpatia”®.

L’affinita delle entita ¢ il principio causale dell’amore e del desiderio in
natura, poiché 1’uno riconosce una parte di sé nell’altro. Questa affinita, che
costituisce la base dell’amore e del desiderio in Conway, ¢ identificata da
Broad come una natura comune, condivisa da due o piu esseri. Questa affinita
implica anche una certa somiglianza di sé e una reciprocita derivata da essere
buono o riconoscimento reciproco della bonta nell’altro sé®!. E anche I’amore
tra corpo e spirito ¢ indice di una “similitudine delle loro nature”®,

Questa somiglianza e anche il terreno su cui si fonda la definizione di
bonta. Se A ama B a causa di qualche proprieta di bonta, &€ perché A ha una

™ lbidem.

8 vi, V, p. 6.

8 ). BROAD, Women Philosophers of the Seventeenth Century, Cambridge University Press,
Cambridge 2002, p. 75.

8 A, CONWAY, I principi, cit., VII, p. 3.

43



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

certa bonta in sé che gli permette di riconoscere la bonta in B. Secondo la Co-
nway, infatti, “la somiglianza ¢ la prima causa dell’amore”®. Non ci potrebbe
essere amore tra il corpo e lo spirito se entrambi fossero dissimili. Poiché so-
no simili, le proprieta di entrambi sono reciprocamente condivise, e questo
contrariamente all’opinione di More.

E, infatti, un pensiero coerente quello della Conway, secondo il quale il
corpo e lo spirito siano 1’uno nell’altro. Quindi, non solo sono simili, ma si
uniscono “poiché infatti se riceve qualche aiuto, di questo si nutre ¢ ne diven-
ta parte”®®. Inoltre, sono anche intercambiabili, perché “I’anima ¢ un corpo
grasso e lo spirito ¢ un corpo raffinato”®°.

Il tipo di amore Ssopra descritto ¢ quello che la Conway definisce “amo-
re particolare”®. Tuttavia, a questo si aggiunge anche un amore universale,
che richiama alla mente la “perpetuazione neoplatonica” del binario tra parti-
colare e universale. La Conway, infatti, afferma che “resta un amore universa-
le in tutte le creature, I’una verso ’altra, mettendo da parte quella grande con-
fusione che proviene dalla trasgressione™®’.

L’amore ¢ universale nel senso che lo stesso amore che esiste tra spirito
e corpo, esiste anche tra due o piu individui e tra gli individui e il resto della
natura. La natura stessa € tenuta insieme da questo amore. Nella lettura della
Conway, risulta che questo amore € al di la del sentimento o della scelta, che
sono le definizioni tradizionali dell’amore.

A nostro avviso questo amore € universale perché & un principio di so-
miglianza o di riconoscimento reciproco. L’amore universale ¢ anche armonia
universale in natura, perché 1’amore ¢ presente in natura come somiglianza
dell’essere. E simile all’universo che si muove sempre verso la perfezione.
Oltre alla somiglianza di sostanza, esiste anche la singolarita di sostanza, in
cui I’intera natura ¢ trattata dalla Conway come una sostanza di terza specie.
Tuttavia, la singolarita della sostanza e la somiglianza della sostanza possono
essere classificate come amore universale per reciprocita: questo perché esiste
I’amore universale per causalita, in cui la causa ama 1’effetto perché entrambi
sono della stessa sostanza. Poiché la causa ama 1’effetto, questo amore ¢ il
medesimo termine di tutti gli effetti che sono generati da questa stessa causa.
In questo caso, la prima sostanza, che e creatrice della terza sostanza, garanti-
sce la diffusione del suo amore causale a tutte le entita effettrici della sua

8 |bidem.
& |vi, VII, p. 4.
8 |vi, VI, p. 3.
% Jvi, VII, p. 4.
87 Ibidem.

44



MATTHEW ANTHONY EDEM

creazione. Queste sono le tre forme di amore universale presenti in The Prin-
ciples. Pertanto, I’aggiunta di un quarto motivo da parte di Broad ¢ superflua
e non & necessaria®,

Secondo Broad, la quarta causa dell’amore ¢ il reciproco riconoscimen-
to della bonta nell’altro. Conway esclude categoricamente la bonta dal princi-
pio dell’amore universale e Conway sostiene che la bonta ¢ grande, ma non ¢
la causa dell’amore. Infatti, cid che ¢ buono ¢ un piacere apparente che deriva
dalla risonanza delle similitudini tra il soggetto e 1’oggetto. Cosi, le persone
buone sono innamorate delle persone buone e lo stesso vale per le persone
cattive®,

Tuttavia, I’idea della Conway sul bene, sulle similitudini e sulla simpa-
tia, merita una chiarificazione. Quando, infatti, la Conway osserva che le cose
di una stessa natura o di natura simile possono facilmente influenzarsi a vi-
cenda®, non significa che le cose di natura dissimile non possano anch’esse
influenzarsi a vicenda. Questo tipo di implicazione negativa non e contempla-
ta nel pensiero della Conway. E, infatti, poco credibile che nello spirito armo-
nioso del pensiero della Conway le cose in natura siano del tutto dissimili,
poiché - per usare le sue stesse parole - ¢’¢ sempre “la vera affinita che en-
trambi hanno ’uno con I’altro nella propria natura”®!. Nonostante la dissomi-
glianza delle parti, la Conway sostiene che 1’intera natura sia una, cio¢ sempre
unita. Dunque,

“L’intera creazione non € altro che un’unica sostanza o entita, € non
c¢’¢ alcun vuoto in essa. Pertanto, come pud una c0sa essere separata
da sé stessa, cio¢ dalla propria natura cosi com’era originariamente,
periodicamente, o nel suo primo essere? Esiste un’unita generale di
tutte le creature tra loro, tale che nessuna pud essere separata dai
suoi simili. Esiste anche un’unita piu speciale e peculiare tra le parti
di una specie in particolare”®,

Piu nello specifico, le parti, alla luce dei “principi di individuazione”,
devono essere guardate come tali e non solo come una frazione di un tutto e
per “principi di individuazione” la Conway intende ’identita irrepetibile di
ogni entita, come “questo individuo e non altro”®,

8 Cfr. J. BROAD, Women Philosophers of the Seventeenth Century, cit., p. 75.
89 A. Conway, I principi, cit., VII, p. 3.

90 Ivi, VIII, p. 3.

91 Ibidem.

%2 vi, p. 52.

% vi, VI, p. 2.

45



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

Anche se la Conway fa la sua illustrazione con il corpo, bisogna guar-
dare oltre la metafora per cogliere la vera costituzione monadica. Ciascuna
parte di questa pit ampia unita & un individuo completo, che non puo essere
scartato o confuso con un altro, altrimenti “poiché¢ la vera essenza delle cose
cambierebbe e si creerebbe gran confusione tanto nelle Creature quanto nella
sapienza di Dio che fece tutte le cose™.

Queste parti non sono meccaniche, perché secondo Conway, se lo fos-
sero, sarebbero prive di vita. La sua prospettiva & organica sarebbe allora
adatta: in quanto parti organiche hanno vita e ogni organo funziona per il mi-
glioramento complessivo dell’intero corpo. Poiché queste parti sono un in-
sieme monadico e individuale, sono di tipo spirituale, cioé hanno vita perché
non sono concepite in funzione della meccanica. La loro individuazione fa si
che appaiano come particelle in una natura spirituale, ed ognuna di esse con-
siste in infinite particelle spirituali, che, a sua voltane contiene un numero in-
finito di altre e “queste entita possono essere considerate monadi, nel senso
che ciascuna & un’unita”®,

L’organicita di questa unita in natura ¢ cio che rende la struttura interna
del modello monadico come una “simpatia verso I’armonia” o una “simpatia
alla ricerca dell’armonia”. In altre parole, sebbene la simpatia sia una caratte-
ristica della natura, € coerente con la logica della Conway postularla come un
desideratum per ogni elemento della natura. Qui € sia un carattere, sia una na-
tura, sia una teleologia.

4. Conclusione

Parlare della ‘simpatia’ di Conway oggi presenta difficolta per vari mo-
tivi. In primo luogo, Conway non ha avuto alcuna influenza su nessun filoso-
fo ed &, quindi, difficile indicare qualche concreta incidenza sul come si pensi
alla simpatia o alla natura oggi.

In secondo luogo, i filosofi che hanno scritto dopo di lei non hanno fat-
to riferimento a lei, né per confutare né per affermare la sua dottrina. Poiché,
tuttavia, la sua riflessione ha luogo all’interno di una certa tradizione - il pla-
tonismo di Cambridge - si puo dire che la rottura con tale sistema & un aspetto
che riguarda anche la nostra esplorazione, nella misura in cui la Conway rap-
presenta ed esprime la tradizione da cui ci si allontana. E in questo modo si

% Ibidem.
% S, HUTTON, Lady Anne Conway, in Stanford Encyclopedia of Philosophy,
https://plato.standford.edu/entries/conway/ (15/09/2021).

46



MATTHEW ANTHONY EDEM

puo sottolineare 1’importanza della sua filosofia e la rilevanza della nostra in-
dagine.

Dopo piu di tre secoli, sembra che la voce di Conway sia stata solo un
sussurro silenzioso nei boschi, senza alcun effetto né influenza. Gia la “sim-
patia” come nozione filosofica ¢ stata travolta dalle sue implicazioni sociolo-
giche, con particolare riferimento all’espressione di solidarieta e pieta per la
sofferenza altrui. A questo si aggiunge che il termine filosoficamente di moda
per esprimere una profonda intersoggettivita sia empatia.

Cosi, mentre la simpatia sembra essere relegata nell’ambito sociologi-
co, I’empatia, proprio a partire dal XX secolo, si sta affermando come parte
del canone filosofico della filosofia contemporanea.

Vanno rilevati, pero, i limiti dell’empatia, che non le permettono di es-
sere un sostituto della simpatia. Come nota Philip Fontaine, I’empatia in ter-
mini profani significa mettersi nei panni di un altro. D’altra parte, la simpatia
non consiste solo nel percepire il dolore dell’altro come se fosse presente a
noi in modo non primordiale, ma implica fondamentalmente 1’idea che la
propria azione sia in grado di influenzare altre parti dell’universo o di provo-
care una spirale di conseguenze®.

La simpatia della Conway é stata studiata nel contesto platonico. Anche
se si possono osservare cambiamenti linguistici e metodologici nell’approccio
alla simpatia nel corso del tempo, il senso di affinita tra le cose e rimasto e
puo essere contrapposto all’antipatia (avuizdbeia). La storia del pensiero af-
ferma questa affinita nella natura. E difficile senza entrare in contradizione
negare che ci sia una simpatia nella natura e anche se gli approcci sono diver-
si, a seconda dell’epoca, ¢’¢ un certo senso di connessione che ¢ stato conser-
vato nonostante tutti i cambiamenti, sia dal naturalismo che dal neoplatoni-
smo, sia dal vitalismo stoico, sia dalla medicina o dalle psicologie morali di
altri pensatori.

Nonostante I’attuale connotazione “debole” o poco rilevante della sim-
patia, in essa si possono comungue individuare alcuni elementi che rafforzano
la nostra tesi sull’affinita nella natura e sul suo conseguente desideratum.

Per essere simpatici (almeno in questo senso quotidiano), € necessaria
una certa capacita di orientamento verso gli altri®’ e questa capacita di apertu-
ra verso 1’altro puo anche essere alla base dei pensieri morali. In questo caso,
anche se la natura monadica dell’individualita puod essere sostenuta, ci sono

% P, FONTAINE, Identification and Economic Behaviour. Sympathy and Empathy in Histori-
cal Perspective in “Economics and Philosophy”, n. 13 (1997), pp. 261-280.

% Cfr. D. HUME, Trattato sulla natura umana, XI, 1 libro 1l, (1739-40), a cura di E. LE-
CALDANO-A. CARLINI-E. MISTRETTA, Laterza, Bari 2008.

47



Ann Conway: la simpatia come carattere della natura

sempre delle finestre nelle monadi che permettono all’universo di essere uno
e non un multiverso. E, anche in questo caso, la simpatia in senso conwayano
costituisce la base delle relazioni, ossia la consapevolezza che attraverso il le-
game con 1’universo si instaura un legame con 1’altro che ¢ legato allo stesso
universo. In questo caso, peraltro, non é necessario provare empatia prima di
riconoscere la propria somiglianza con I’altro.

Questa consapevolezza porta a un altro elemento che potrebbe essere
descritto come la disposizione a essere in un modo simile, ma non identico,
all’altro®. Questa disposizione esprime il dinamismo della natura. Anzi, &
proprio il dinamismo della natura a rendere possibile la simpatia. Questo di-
namismo fa si che si manifesti un’inclinazione (che implica un certo cambia-
mento 0 movimento) verso 1’altro®®.

Poste queste premesse e precisato quanto necessario, la pertinenza della
nostra argomentazione € ulteriormente affermata, notando che é solo com-
prendendo che esiste un dinamismo della simpatia in tutti (e secondo Con-
way, in tutto) che possiamo apprezzare 1’idea di simpatia in generale'® e ve-
derla come una virtl da coltivare, anche se gia incorporata nella natura:,

Da quanto detto si deduce che il dinamismo della natura o la visione
della natura come entita dinamica € la base delle relazioni in natura. In altre
parole, se la natura fosse statica, non ci sarebbe alcuna predisposizione
all’altro®. Una staticita radicale comporterebbe anche I’eclissi dell’identita
individuale, perché € nelle relazioni che I’individualita e 1’identita emergono
e si sostengono. Una visione cosmica e organica della simpatia, come sostiene
la Conway, puo aiutare a spiegare come sia possibile I’intersoggettivita, il che
¢ fondamentale per la stessa metafisica dell’intersoggettivita'®, la quale, pe-

% Cfr. S. DE, GROUCHY, Lettres a Cé[abanis], sur la Théorie des sentimens moraux, in A.
SMITH, Théorie des Sentimens moraux (1792), F. Buisson, Paris 1798, p. 357.

% Rudolf Steiner (1861-1926) indica la simpatia come un elemento di attrazione antitetico alla
repulsione causata dalla conoscenza oggettiva. La simpatia € associata al desiderio, al volere.
Cfr. R. STEINER, The Study of Man: Lecture V, Stuttgart 1919, in URL:
https://rsarchive.org/Lectures/StudyMan/19190826a01.html (27/10/2024).

105, DE GROUCHY, Lettres a Cé[abanis], cit., p. 358.

101 i, p. 371.

102 I ’inclinazione verso I’altro ¢ un concetto presente in Max Scheler (1874-1928) all’interno
del tema dell’intersoggettivita (Cfr. M. SCHELER, 1l formalismo nell etica materiale dei va-
lori. Nuovo tentativo di fondanzione di un personalismo etico, tr. it., San Paolo Edizioni, Alba
1996, pp. 315-316; M. SCHELER, Essenza e forme della simpatia, (Wesen und Formen der
Sympathie) tr. it. di L. OLIVIA-S. SOANNINI, a c. di L. BOELLA, Franco Angeli, Milano
2010, pp. 8, [1913, 1923, 1926].

103 Arthur Schopenhauer (1788-1860) tratta questa visione cosmica della simpatia (Theilnah-
me) come intercambiabile con la compassione (Mitleid) (A. SCHOPENHAUER, The World

48



MATTHEW ANTHONY EDEM

raltro, si interseca con quell’ulteriore qualificazione della simpatia intesa co-
me compassione morale per la sofferenza degli altri®,

Piu che una voce del passato, la Conway ci parla ancora come un profe-
ta della natura e di come il vivere possa diventare piu significativo. Il modo in
cui trattiamo la natura dipende da come la vediamo. Per questo & un pensiero
a nostro avviso coerente che 1’etica debba essere costruita sulla metafisica,
perché possiamo agire correttamente solo in base all’ontologia del nostro es-
sere. Se scopriamo che siamo tutti imparentati con il resto della natura, allora
tratteremo anche ogni altro essere con la gentilezza che si riserva a coloro che
sono legati da una certa parentela. Inoltre, attraverso la visione della natura di
Conway, la moralita non & piu solo un elemento esclusivo della condotta
umana, cioe il modo in cui gli esseri umani si relazionano con i loro simili.

In conclusione, I’intera riflessione si estende al modo in cui gli esseri
umani trattano il resto della natura. Le scoperte sui neuroni specchio oggi e le
preoccupazioni ecologiche, in cui si dimostra che le azioni dell’'uomo hanno
un impatto permanente sul clima, sono solo due prove che dimostrano che
I’idea di simpatia di Conway puo essere al centro di studi interdisciplinari.

as Will and Representation, I, in C. JANAWAY (a cura di), The Cambridge Edition of the
Works of Schopenhauer, Cambridge University Press, Cambridge 2010, p. 350).

104 A, SCHOPENHAUER, Parerga and Paralipomena, I1, in C. JANAWAY (a cura di), The
Cambridge Edition of the Works of Schopenhauer, Cambridge University Press, Cambridge
2010, p. 232.

49



50



DARIO SESSA

La pista dell’interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea
di Dario Sessa

Y a psicoterapia, pur essendo una disciplina clinica, non & adeguatamente
comprensibile in se ipsa, poiché non & auto-fondante, ma si radica soprattutto
su visioni filosofiche, in particolare antropologiche, implicite o esplicite
dell’essere umano. Le dinamiche della sofferenza e del cambiamento, che
tengono conto della complessita e dell’interazione con I’ambiente, infatti, si
chiariscono ed affrontano all’interno di un quadro pitu ampio che cerca di ri-
spondere a quella che gli studiosi anglofoni con suggestiva espressione chia-
mano the basic question e, cioé: [ 'uomo chi e?

In altri termini, ogni scuola psicoterapeutica nasce e si sviluppa a parti-
re da un certo modello di natura umana, una concezione del senso della vita,
del rapporto con I’altro, delle prospettive progettuali e del modo in cui si puo
guarire o trasformarsi. Il tutto prendendo coscienza del passato, decodificando
il presente e proiettandosi nel futuro.

La psicologia, come disciplina che studia i processi mentali e il com-
portamento umano, affonda, quindi, le sue radici nelle piu antiche riflessioni
filosofiche. In questo saggio, pertanto, ci proponiamo di cogliere e supportare
questo assunto, concretamente interfacciandoci con tre figure che, tra i nume-
rosi pensatori che maggiormente hanno influenzato il pensiero psicologico,
potremmo prendere ad esempio. Essi sono lontani da noi solo cronologica-
mente, ma anticipano in maniera sorprendente tematiche contemporanee: So-
crate, Platone e Agostino d’lppona.

| tre giganti del pensiero, infatti, sebbene distanti nel tempo e situati in
altro contesto culturale, hanno elaborato idee che hanno anticipato concetti e
metodi che ancora oggi rappresentano pilastri fondamentali della psicologia.

Per questo tenteremo una ricognizione critica, esplorando i contributi di
questi tre autori e, in particolare, analizzeremo il loro impatto sullo sviluppo
dell’attuale scienza psicologica. La curvatura della ricerca verte sulla cosid-
detta “pista dell’interiorita”, inaugurata da Socrate, sviluppata da Platone e
Agostino d’Ippona e sorprendentemente attuale in termini di introspezione e
consapevolezza del sé nella psicologia contemporanea.

51



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

1. 1l contributo di Socrate
1.1 Introduzione: introspezione e conoscenza di sé

Socrate, vissuto nell’antica Grecia nel V secolo a.C., & considerato uno
dei padri fondatori della riflessione sulla natura umana’. Non a caso, la sua fi-
losofia si basava sull’idea-guida che la conoscenza piu importante sia quella
di sé, espressa nella celebre massima “Conosci te stesso”. Attraverso il suo
metodo dialettico, la cosiddetta “maieutica”, Socrate, infatti, stimolava i suoi
interlocutori a riflettere criticamente sulle proprie convinzioni e a portare alla
luce le verita nascoste dentro di sé?.

Il motto “Conosci te stesso”, in greco yv@di oeavtov (gnothi seauton)
costituisce I’asse portante del pensiero socratico e avra profonde risonanze
nella psicologia moderna, sia a livello teorico che pratico (soprattutto nella
psicoterapia e nel lavoro funzionale allo sviluppo personale). La frase, peral-
tro, era incisa in maniera visibile nel tempio di Apollo a Delfi e, al di la
dell’uso socratico, costituisce uno dei massimi precetti della sapienza antica.

Socrate ha adottato questo principio come base del suo insegnamento,
come si evince soprattutto nei dialoghi di Platone, in cui I’invito alla cono-
scenza di sé e inteso come primo passo per la saggezza. E, sebbene Socrate
non abbia mai detto esattamente “Conosci te stesso” nei dialoghi, il tema ¢
centrale in nella famosa opera platonica di Socrate®. Qui Socrate sottolinea
I’importanza di conoscere i propri limiti e la propria ignoranza e lo fa con
I"altrettanta famosa affermazione: “So di non sapere”, in greco &v oida St
0008y olda (En oida oti udeén oida).

! Per una esauriente trattazione della figura del filosofo ateniese, cfr. G. REALE, Storia della
filosofia antica, Vita e pensiero, Milano 1975, vol. |, pp. 285-381.

Z ’apprensione del pensiero di Socrate, che non scrisse nulla, & mediata, da testimonianze di
contemporanei e soprattutto da Platone, suo discepolo prediletto. Nasce cosi la cosiddetta
“questione socratica” per la quale si rimanda a G. REALE, Storia della filosofia antica, cit.,
pp. 287-295.

8 PLATONE, Apologia di Socrate, 38a-39d. Fonte di riferimento per I’opus platonicum e per
I’opera citata & Platonis Opera, a cura di H. ESTIENNE (Henricus Stephanus), Genevae 1578,
vol. I, coll. 17a-42a (PLATONE, Tutti gli scritti, a cura di G. REALE, Bompiani, Milano
2000, pp. 50-90). Ai fini di una contestualizzazione della questione cfr. M.C. NUSSBAUM,
The Fragility of Goodness: Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philosophy. Cambridge
University Press, Cambridge 1986. Per la traduzione italiana delle opere di Platone cfr. PLA-
TONE, Tutti gli scritti, a cura di G. REALE, Bompiani, Milano 2000 (collana “Il Pensiero
Occidentale”).

52



DARIO SESSA

La conoscenza di sé e anche vista come strumento imprescindibile per
dare senso alla propria vita, che, altrimenti, “non ¢ degna di essere vissuta™,
Ed é proprio in base all’autoconoscenza che Socrate, secondo la ricostruzione
di Platone®, affermando di sapere di non sapere”, formula un’ammissione di
ignoranza che paradossalmente manifesta la massima forma di conoscenza di
sé. Inoltre, e non a caso, nell’Alcibiade | (attribuito a Platone, ma non pacifi-
camente considerato autentico), si afferma esplicitamente che la conoscenza
di sé & anche fondamento della politica e dell’etica®.

Per Socrate, infatti, non si tratta solo di un invito alla semplice intro-
spezione, ma una vera e propria richiesta etica e filosofica: capire chi sei dav-
Vero, cosa sai e cosa non sai e, nel contempo, imparare a riconoscere i propri
limiti, la propria ignoranza e partire da li per cercare la verita e vivere quella
che Socrate chiama “una vita giusta”.

E evidente come, non avendoci Socrate lasciato alcuna opera, il reperi-
mento delle fonti & indiretto e si rifa - come si anticipava - al suo massimo di-
scepolo, Platone, che in varie opere riporta il pensiero socratico. In particola-
re, rilevanti sono almeno due testimonianze, apprese ex auditu dal maestro:
nell’ Apologia di Socrate il famoso “so di non sapere”, vero e imprescindibile
incipit di un discorso di maturazione sapienziale:

“Io sono piu sapiente di quest’uomo; infatti pud darsi che nessuno
di noi sappia nulla di bello e di buono, ma lui crede di sapere qual-
cosa, mentre io, come non so nulla, cosi non credo neppure di sape-
re. Mi sembra dunque di essere pit sapiente di lui proprio in questo
piccolo punto: che non credo di sapere cid che non so™’

Nel dialogo Alcibiade maggiore I’invito rivolto all’anima di “guardar-
si” come in uno specchio, in quanto conoscere se stessi € conoscere 1’anima,
il sé, non il corpo®. Qui viene enfatizzato il valore della riflessione critica e
dell’autoanalisi per vivere una vita autentica, che é capace di una linearita e di
una coerenza estrema, come testimonia Socrate durante la sua difesa al pro-

4 PLATONE, Apologia di Socrate, in Platonis Opera, cit.,, 5: “0 82 dve&étactog Biog o0
Brotog avOpdnw” (Ho de anexétastos bios ou biotds anthrdépd).

5 Ivi, 21d.

6Cfr., ad es., ID., Alcibiade I, 129-130; 132-133.

" PLATONE, Apologia di Socrate, in Platonis Opera, cit., 21b-23b.

8 Ivi. Emblematico ¢ il contenuto di quanto segue: «Colui che ci ha ordinato “conosci te stes-
s0” ci ordind dunque di conoscere I’anima (...). Se dunque la sapienza ¢ conoscere se stessi,
nessuno fra costoro € saggio, per quanto si riferisce alla propria arte» (129 a-b).

53



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

cesso ad Atene, in cui non esita ad affermare I’importanza della filosofia co-
me ricerca continua di verita attraverso un autoesame che dura tutta la vita.

In altri termini, per il filosofo ateniese, vivere senza riflettere critica-
mente su se stessi e sulle proprie azioni significa non vivere pienamente
I’assunto socratico “Non cercare la verita fuori di te, ma dentro di te”°, fatto
proprio secoli dopo da Agostino d’Ippona. Altro non & che un invito alla ri-
cerca interiore e alla conoscenza di sé come via per la verita.

1.2 Risonanze del socratismo nella psicologia contemporanea in termini di in-
trospezione

Il motto socratico e straordinariamente attuale e si collega a molte
istanze centrali della psicologia moderna'®. Possiamo far un primo e diretto ri-
ferimento alla psicoterapia umanistica, come, ad esempio, il modello di Carl
Rogers, secondo il quale il cambiamento avviene quando la persona diventa
consapevole di se e dei propri sentimenti autentici. 1l terapeuta aiuta a creare
uno spazio in cui il paziente possa “guardarsi dentro”, proprio come Socrate
favoriva I’auto-esame'*,

Ugualmente diretto é il riferimento alla psicoanalisi, sia per Freud, sia
per Jung. Per il primo, infatti, notoriamente la terapia altro non & che un per-
corso verso la consapevolezza dell’inconscio, chiave per conoscere se stessi
profondamente. Per Jung, peraltro, conoscere la propria “ombra” e indivi-
duarsi (cio¢ “diventare cio che si €”) ¢ una forma moderna del “conosci te
stesso”2,

® PLATONE, Fedone, in Platonis Opera, vol I, 57a-118a (PLATONE, Tutti gli scritti, pp. 67-
130). Qui 64a-66e.

10 per quanto attiene a psicologia e psicoterapia in connessione con il pensiero socratico, cfr. 1l
convincente e suggestivo saggio P. HADOT, Esercizi spirituali e filosofia antica, tr. it., Ei-
naudi, Torino 2005 (orig. 1981) e I’ampia a rticolata trattazione in T.C. BRICKHOUSE-N.D.
SMITH, Socratic Moral Psychology, Cambridge University Press, Cambridge 2010.

1 Cfr. C.R. ROGERS, La terapia centrata sul cliente, tr. it., Martinelli, Firenze 1970 (orig.
Client-Centered Therapy, 1951).

12 >elaborazione pit completa del concetto di “Ombra” si trova in Aion (1951), ma il tema &
presente in tutto il pensiero junghiano come elemento centrale del processo di individuazione.
C.G. JUNG, Aion. Ricerche sul simbolismo del Sé, tr. it., Bollati-Boringhieri, Torino 1997.
Scrive I’A. “L’ombra € un problema morale che mette alla prova I’intera personalita dell’lo;
nessuno infatti pud prendere coscienza dell’ombra senza una notevole applicazione di risolu-
tezza morale. Ci0 significa riconoscere come realmente presenti gli aspetti oscuri della perso-
nalita: atto che costituisce la base indispensabile di qualsiasi forma di conoscenza di sé, e in-
contra percio di solito una notevole resistenza” (p. 8). L’analogia con la valenza morale della
conoscenza del sé con Socrate & fortissima.

54



DARIO SESSA

Un terzo riferimento va alla terapia cognitivo-comportamentale (TCC).
Essa, attraverso il dialogo socratico, porta il paziente a imparare a mettere in
discussione i propri pensieri, il che lo porta a diventare piu consapevole delle
sue distorsioni cognitive. L obiettivo ¢ lo sviluppo di consapevolezza e auto-
nomia, coerente con I’ideale socratico®®,

Anche la cosiddetta mindfulness insieme con la psicologia contemplati-
va offrono spunti per instaurare un solido parallelismo. Si tratta di tecniche
che, come in particolare la mindfulness, si fondano sull’auto-osservazione
senza giudizio, cioé sul prendere coscienza dei propri stati mentali. E un’altra
declinazione del gnothi seauton, ma con strumenti modernil4.

Un parallelo particolarmente significativo si puo instaurare anche con la
“psicologia esistenziale”, come in autori come Frankl, May e Yalom. Qui il
concetto di “conoscenza di sé” ¢ centrale per affrontare la liberta, la respon-
sabilita e il significato della vita®.

1.3 La maieutica prodromo della metodica psicoterapeuta

La maieutica di Socrate € da intendersi non solo come metodo, ma an-
che come stile cognitivo. Il filosofo greco se ne serve per “far partorire” le ve-
rita gia presenti nella psyche del suo interlocutore, tramite il dialogo, cioé una
forma di indagine basata sul porre domande per stimolare la riflessione critica
e la consapevolezza di sé. Il processo maieutico pud essere visto come
un’anticipazione di diverse istanze dell’odierna psicologia, soprattutto in am-
bito clinico e umanistico, per cui non & difficile cogliere una serie di connes-
sioni: Socrate non “insegna” nel senso di trasmettere contenuti, ma aiuta

13 Cfr. AT. BECK, Terapia cognitiva e disturbi emotivi, tr. it., Giunti, Firenze 1999 (Cogniti-
ve Therapy and the Emotional Disorders, 1976), che contiene numerosi spunti e riflessioni sul
dialogo socratico; ID., Principi di terapia cognitiva. Un approccio nuovo alla cura dei disturbi
affettivi, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Milano 1984; N. KAZANTZIS-F.M. DATTILIO-K.S.
DOBSON, La relazione terapeutica in terapia cognitivo-comportamentale, tr. it., Fioriti, Ro-
ma 2019, in cui si possono trovare esempi del dialogo socratico nella psicoterapia. Ancor piu
specifico J.C. OVERHOLSER, Il metodo socratico in psicoterapia, tr. it., Giunti, Firenze
2022 e M.S. MONTAZERI, Psychotherapist’s Guide to Socratic Dialogue, Springer, Cham
2022.

14 Cfr. I. RABOIS, Compassionate Critical Thinking: How Mindfulness, Creativity, Empathy,
and Socratic Questioning Can Transform Teaching, Rowman & Littlefield Publishers, Lan-
ham (Maryland) 2016. Il saggio unisce esplicitamente “mindfulness practices” con lo stile di
interrogazione socratico (“Socratic questioning”).

15 Cfr. gli interessantissimi saggi C.V. Frankl, Uno psicologo nei lager, tr. it., Franco Angeli,
Milano 2012 (ed. orig. 1946) e ID., Alla ricerca di un significato della vita, tr. it., Ares, Mila-
no 2005.

55



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

I’altro a partorire la propria conoscenza, rispettando la sua autonomia e il suo
potenziale interiore.

Occorre anche rilevare come il maestro ateniese faccia uso dell’ironia,
come strumento metodologico di stimolo e di aiuto a mettere in crisi positi-
vamente e propositivamente quelle che oggi definiremmo “credenze disfun-
zionali” dell’interlocutore®.

La prima e forse piu diretta connessione della metodica socratica & con
la psicoterapia umanistica di Carl Rogers e con quella di Abraham Maslow.

Carl Rogers, con la sua terapia “centrata sul cliente”, sosteneva, infatti,
che il terapeuta non deve imporre soluzioni, ma creare un contesto empatico
in cui il paziente possa arrivare da sé alla comprensione di sé e alla propria
crescita®’.

Rogers, come Maslow, crede che ogni persona possieda dentro di sé
una tendenza attualizzante, cioeé una forza naturale che la spinge a crescere, a
svilupparsi e a diventare ci0 che ¢ veramente. Il problema non ¢ “mettere den-
tro” qualcosa che manca, ma creare le condizioni perché cio che ¢ dentro pos-
sa emergere. |l terapeuta, quindi, agisce socraticamente come “levatrice” psi-
cologica. Egli non interpreta, non dirige, non impone soluzioni, ma ascolta at-
tivamente, accoglie senza giudicare (accettazione positiva incondizionata) e
comprende empaticamente il vissuto del cliente. In questo modo la persona si
apre, prende coscienza di sé e partorisce la propria verita interiore. Come in
Socrate, il terapeuta & non-direttivo: non insegna, ma accompagna alla scoper-
ta interiore. La fiducia di Socrate nell’autonomia della ragione é simile alla
fiducia rogersiana nella tendenza attualizzante dell’individuo®®,

Anche Maslow, nella sua psicologia umanistica, parte da un’idea simi-
le: ogni individuo possiede potenzialita innate, una “natura intrinseca” che
tende alla crescita, all’autorealizzazione e alla piena espressione di sé (il ver-
tice della sua famosa piramide dei bisogni)*®.

16 A tal proposito cfr. I’ottimo studio di G. VLASTOS, Socrates: Ironist and Moral Philoso-
pher, Cornell University Press, Ithaca (NY) 1991.

17 C.R. ROGERS, Freedom to Learn, Merrill, Columbus-Ohio 1969 (tr. it. Liberta
nell’apprendimento, Giunti-Barbera, Firenze 1973). Particolarmente significativa in tal senso
anche ID., On Becoming a Person: A Therapist’s View of Psychotherapy, Houghton Mifflin,
Boston 1961.

81D., A Way of Being, Houghton Mifflin, Boston, 1980. (tr. it., Un modo di essere, Martinelli,
Firenze 1983).

19 Si tratta della celeberrima metafora proposta in un altrettanto celebre articolo del 1943 A.H.
MASLOW, A theory of human motivation, in “Psychological Review”, vol. 50 (1943), n. 4,
pp. 370-396.

56



DARIO SESSA

Il compito dello psicologo, del terapeuta o dell’educatore, secondo
Maslow, non ¢ “modellare” o “correggere” 1’individuo, ma aiutarlo a scoprire
e realizzare la propria natura autentica, liberandolo dagli ostacoli che la socie-
ta, la paura o I’educazione repressiva gli impongono.

Se in Socrate la verita & gia dentro I’uomo e il filosofo aiuta a farla
emergere, in Maslow il potenziale di crescita é gia dentro la persona e lo psi-
cologo facilita la sua realizzazione?. In entrambi la prospettiva & non direttiva
e lo scopo é I’autorealizzazione intesa come il pieno sviluppo del Se.

In questo senso, si puo dire che Maslow riprende alla lettera lo spirito
maieutico di Socrate, applicandolo in chiave psicologica: non piu “far nascere
la verita” ma “far nascere il Sé autentico”?.

In sintesi, Maslow si rifa alla maieutica socratica perché, come Socrate,
ritiene che I’essere umano possieda gia dentro di sé le risorse fondamentali
per conoscersi e crescere; il ruolo dell’educatore o del terapeuta é solo quello
di favorire I’emergere di cio che é gia potenzialmente presente e perché, come
Socrate, considera la crescita come un processo di scoperta interiore.

Rogers approfondisce questa idea, trasformandola in un metodo rela-
zionale concreto: la terapia come spazio maieutico, dove il terapeuta aiuta la
persona a “nascere a se stessa”%%.

Una seconda connessione si pud cogliere con la psicoanalisi (Freud e
post-freudiani). Nella psicoanalisi, infatti, il terapeuta aiuta il paziente a por-
tare alla luce contenuti inconsci, cosi come Socrate aiuta a “partorire” verita
inconsapevoli. C’e un parallelo tra il riconoscere i propri conflitti inconsci e il
riconoscere la propria ignoranza socratica come primo passo verso la cono-
scenza. Occorre pero puntualizzare che Freud ha un approccio piu interpreta-
tivo, mentre Socrate rimane piu maieutico, ossia fa emergere idee gia presen-
ti, senza interpretarle dall’esterno.

2 AH. MASLOW, Toward a Psychology of Being, Van Nostrand, New York 1962 (tr. it.,
Verso una psicologia dell essere, Astrolabio-Ubaldini, Roma 1971).

2L Temi questi che sono trattati ed approfonditi in ID., Motivation and Personality, Harper &
Row, New York 1954 (tr. it., Motivazione e personalita, Armando, Roma 1968) e ID., Reli-
gions, Values, and Peak-Experiences, Harper & Row, New York 1964.

22 C.R. ROGERS, On Becoming a Person: A Therapist’s View of Psychotherapy, cit.: “If I can
provide a certain type of relationship, the other person will discover within himself the capaci-
ty to use that relationship for growth” (p. 33). Questa frase risuona molto con 1’idea della tera-
pia come spazio maieutico: il terapeuta non impone soluzioni, ma offre una relazione che con-
sente al cliente di far emergere da sé le proprie risorse, scoprire sé stesso ¢ “nascere a se stes-
s0”.

23 Cfr. 0. DOERR-ZEGERS, Socrates’ ‘maieutics” and the ethical foundations of psychothe-
rapy, in “Philosophy, Psychiatry, and Psychology”, vol. 29 (2022), n. 4, pp. 279-285. L autore

57



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

Altra connessione interessante pud essere colta con la psicologia del
dialogo e degli approcci narrativi, come in Bakhtin e Bruner?*. L’idea che
I’identita si costruisca attraverso il dialogo e la narrazione di sé, infatti, trova
eco nella prassi socratica, secondo la quale il sapere non si impone, ma si co-
costruisce nel confronto. Il dialogo, quindi, non & solo un mezzo, ma il luogo
stesso del pensiero.

Mikhail Bakhtin & famoso per i concetti di dialogismo e di polifonia.
Egli riprende I’intuizione socratica e la estende alla filosofia del linguaggio e
alla teoria della cultura®®. Per Bakhtin, ogni parola ¢ dialogica nel senso che
nasce sempre in risposta a un’altra e resta in attesa di una replica. Il senso non
e mai fisso, ma si forma nell’interazione tra voci diverse, come in un dialogo
socratico continuo. Come Socrate, Bakhtin rifiuta I’idea di una verita “mono-
logica” o assoluta: la verita ¢ sempre tra le persone, non in una sola. In questo
senso, la maieutica diventa, per Bakhtin, una condizione linguistica ed etica
dell’esistenza: comprendere significa dialogare e dialogare comprendere?,

Jerome Bruner si occupa in modo particolare di psicologia culturale e, a
suo interno, del significato narrativo. Da psicologo e teorico dell’educazione,
riprende la tradizione dialogica nel campo della psicologia dello sviluppo e
della conoscenza, arrivando alla conclusione che il pensiero umano é fonda-
mentalmente narrativo e intersoggettivo?’. L apprendimento e la costruzione

esplora il concetto di maieutica in Socrate e il suo possibile riflettersi in un contesto terapeuti-
co-filosofico, evidenziando analogie e differenze negli approcci.

24 Testo chiave per comprendere il pensiero di Bakhtin, secondo il quale il dialogo si avvale di
atti linguistici, correlati a quelli degli altri protagonisti del tessuto dialogico, in un contesto di
significati condivisi ¢ M.M. BAKHTIN, The Dialogic Imagination: Four Essays, Texas Uni-
versity Press, Austin 1981. Per un’introduzione al pensiero di Bakhtin cfr. M. HOLQUIST,
Dialogism: Bakhtin and His World, Routledge, London 1990. Per quanto attiene a Bruner cfr.
J.S. BRUNER, Acts of Meaning, Harvard University Press, Harvard 1990 (tr. it., La ricerca
del significato, Bollati Boringhieri, Torino 1992). Per quanto attiene piu specificamente al dia-
logo nel contesto culturale cfr. ID., Actual Minds, Possible Worlds, Harvard University Press,
Harvard 1986 (tr. it., La mente a piu dimensioni, Laterza, Bari 1988).

% M.M. BAKHTIN, Estetica e romanzo, tr. it., Einaudi Torino 1979, introducendo i concetti
di polifonia e di dialogismo come principi costitutivi del linguaggio e della coscienza.

% ID., Problemi dell ‘opera di Dostoevskij, tr. it., Einaudi, Torino 1963. In quest’opera propo-
ne la nozione di verita dialogica e di “voce altrui” come costitutiva dell’io.

2" Bruner non si limita a descrivere il processo dialogico di apprendimento linguistico e cogni-
tivo, ma ricalca nell’analisi del ruolo del linguaggio e della narrazione nella formazione edu-
cativa la dimensione fortemente “maieutica”. Cfr. J.S. BRUNER, Child’s Talk: Learning to
Use Language, Oxford University Press, Oxford 1983 (tr. it., Il linguaggio del bambino, La-
terza, Bari 1986). Il discorso & fortemente sviluppato in ID., The Culture of Education, Har-
vard University Press, Harvard 1996 (tr. it., La cultura dell’educazione, Feltrinelli, Mila-
n01997).

58



DARIO SESSA

del significato avvengono, quindi, all’interno del dialogo tra maestro e allie-
vo, adulto e bambino, individuo e cultura e, come nella maieutica socratica, il
ruolo dell’educatore non ¢ “riempire”, ma suscitare, mettere in relazione, fa-
vorire la scoperta autonoma. Ecco perché Bruner parla di scaffolding (impal-
catura): I’adulto sostiene il pensiero del bambino con domande e strumenti
culturali, fino a quando quest’ultimo pud “partorire” da sé il significato®,

La “psicologia del dialogo” contemporanea, in parte erede di Bakhtin e
Bruner, considera la mente non come un’entita interna, ma come un campo
dialogico. In questa prospettiva la coscienza ¢ “plurale”, cio¢ formata da voci
interiori e relazioni con gli altri. L’identita si costruisce attraverso il dialogo,
proprio come il sapere si costruisce maieuticamente.

In sintesi: il dialogo non é solo comunicazione, ma il modo stesso in cui
il pensiero esiste e cresce. In Socrate la conoscenza nasce nel dialogo e nella
domanda, non nella trasmissione; in Bakhtin ogni parola ¢ dialogica e la veri-
ta e polifonica, cioe costruita tra le voci; in Bruner I’apprendimento € co-
costruzione di significati nel dialogo culturale. La psicologia del dialogo con-
siste, in definitiva, nella concezione della mente come “sistema di voci in re-
lazione”, non come un io isolato.

Alcuni approcci moderni vedono il terapeuta come co-narratore, che
aiuta il paziente a rielaborare la propria storia, il che & in perfetto parallelismo
con Socrate, che guida I’interlocutore nella costruzione del proprio sapere.

Notevoli analogie si possono cogliere anche nel moderno Coaching e
nel counseling, considerando che essi sono vivificati da un ethos dialogico.

Il coaching e un processo di accompagnamento orientato al raggiungi-
mento di obiettivi specifici e misurabili, in cui il coach aiuta la persona a svi-
luppare potenzialitd, competenze e performance attraverso domande, feed-
back e strategie di azione: Il counseling consiste in una relazione d’aiuto cen-
trata sull’ascolto e sulla comprensione, volta a favorire la consapevolezza di
sé, la gestione delle emozioni e le capacita decisionali del cliente in momenti
di difficoltd o cambiamento, senza finalita terapeutiche profonde®.

2 J.S. BRUNER-D. WOOD-G. ROSS, The role of tutoring in problem solving, in “Journal of
Child Psychology and Psychiatry”, n. 17 (1976), fasc. 2, pp. 89-100. In questo lavoro viene in-
trodotto per la prima volta il termine scaffolding, che letteralmente significa “impalcatura”,
per descrivere il supporto fornito da un adulto o da un pari pil esperto durante
I’apprendimento di un compito da parte di un bambino. Bruner poi riprendera e approfondira
il concetto in varie opere successive, tra cui Child’s Talk: Learning to Use Language (1983),
Actual Minds, Possible Worlds (1986), Acts of Meaning (1990).

2 Cfr. R. MAY, L arte del counseling, tr. it., Astrolabio, Roma 1992,

59



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

In questi ambiti si usano spesso domande particolarmente stimolanti ed
interlocutorie (simili alle domande socratiche) al fine di stimolare riflessione,
consapevolezza e cambiamento e val la pena, a tal proposito, rimarcare come
la relazione che si instaura sia paritaria: come nel dialogo socratico, il coach o
il counselor non fornisce risposte, ma facilita il processo attraverso il quale &
il soggetto a trovarle.

Anche la Terapia cognitivo-comportamentale (TCC) presenta profonde
analogie con la maieutica socratica, soprattutto nella sua forma Socratic Dia-
logue, che espressamente utilizza un metodo di esplorazione e riflessione ispi-
rato al dialogo di Socrate®: il terapeuta non fornisce direttamente risposte o
soluzioni, ma pone domande mirate, guidando il paziente a mettere in discus-
sione le proprie convinzioni, fino a raggiungere nuove comprensioni piu rea-
listiche e funzionali. In pratica, il dialogo socratico nella TCC serve ad aiutare
il paziente a identificare e analizzare i pensieri automatici negativi, valutare le
prove a favore e contro tali pensieri, e sviluppare interpretazioni alternative
pit equilibrate®..

La TCC utilizza il dialogo socratico come tecnica esplicita per aiutare i
pazienti a mettere in discussione pensieri disfunzionali come credenze auto-
matiche, avvicinandosi a convinzioni piu realistiche.

In definitiva, la maieutica socratica anticipa molte pratiche psicologiche
contemporanee fondate sull’ascolto, la riflessione, il dialogo trasformativo, e
la fiducia nell’autonomia dell’individuo. Pur non essendo un metodo terapeu-
tico in senso moderno, il suo ethos dialogico e il rispetto per la coscienza in-
dividuale hanno lasciato un’impronta profonda nella psicologia contempora-
nea*.

% Cfr. C.A. PADESKY, Socratic Questioning: Changing Minds or Guiding Discovery?
Keynote address at the European Congress of Behavioural and Cognitive Therapies, London
1993. Si tratta di un riferimento classico, in cui Padesky chiarisce che il dialogo socratico ser-
ve a guidare la scoperta del paziente, non a convincerlo.

31 Fondamentale in tale ottica, applicata alla TCC, il contributo di J.C. OVERHOLSER, Socra-
tic Questioning in Psychotherapy: Changing Minds or Guiding Discovery?, in “Psychothe-
rapy”, vol. 47 (2010), n. 11, pp. 67-75. Tratta dell’analisi teorica e applicativa del metodo so-
cratico all’interno della TCC in psicoterapia (cfr. tr. it., Giunti Psychometrics, Firenze 2022).
32 A fini della trattazione sulla metodica concretamente applicata, cfr. N. KAZANTZIS-F.M.
DATTILIO-K. DOBSON, La relazione terapeutica in terapia cognitivo-comportamentale.
Manuale per il professionista, cit. Cfr. anche J. DILLON, Teaching Psychology and
the Socratic Method: Real Knowledge in a Virtual Age, MacMillan, Palgrave 2016;
M. SADEGH MONTAZERI, Psychotherapist’s Guide to Socratic Dialogue, Springer, Cham
(Svizzera) 2022; A. COLOMBOS, The Socratic Method as a Synthesis Type of Cognitive Psy-
chotherapy and Jung’s Transcendent Function: A Commentary, in “Psychology and Cognitive
Sciences”, vol. 9 (2023), n. 1.

60



DARIO SESSA

Questa pratica di auto-esame ¢ alla base di molte tecniche psicologiche
moderne, in particolare nella psicoterapia, dove il dialogo e la riflessione inte-
riore sono strumenti fondamentali per la crescita personale. L’idea che la con-
sapevolezza di sé sia essenziale per il benessere psicologico si ritrova anche
nelle correnti umanistiche della psicologia, come nel lavoro di Carl Rogers,
che promuove I’autenticita e I’esplorazione del sé.

2. Platone e la struttura complessa dell’anima
2.1 La tripartizione dell’anima

Allievo di Socrate, Platone ha ampliato e sistematizzato le riflessioni
sull’anima umana e sulle sue dinamiche interne®. Nel dialogo denominato
Repubblica, Platone introduce la celebre teoria della tripartizione dell’anima,
che e fondamentale nella nostra trattazione, in quanto anticipa in maniera non
meno sorprendente delle intuizioni socratiche temi e metodiche della psicolo-
gia contemporanea*.

Com’é noto, Platone opera una tripartizione della psyche, suddividen-
dola in tre componenti cosi schematizzabili: a) Razionale o, in greco,
Aoyorikév (logistikon), sede del pensiero, del giudizio, della conoscenza. Es-
sa ha il compito di governare le altre; b) Irascibile, o, in greco, Gvuosidéc
(thymoeidés), legata al coraggio, all’onore, all’ambizione e alla forza
d’animo. Funziona come alleato della ragione, se ben educata; ¢) Concupisci-
bile o, in greco, Embvuntixov (epithymétikon), sede dei desideri corporei, del
piacere, dei bisogni materiali. E la parte pill bassa, che va controllata, non re-
pressa ma armonizzata.

La parte razionale, che guida con saggezza e conoscenza; la parte ira-
scibile, responsabile delle emozioni e della volonta di agire; e la parte concu-
piscibile, che rappresenta i desideri e le pulsioni®.

% per una trattazione esaustiva e globale della filosofia platonica cfr. G. REALE, Storia della
filosofia antica, cit., vol. I, pp. 7-235. Per ulteriori spunti di riflessione cfr. pure M. NUS-
SBAUM, The Fragility of Goodness: Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philosophy,
Cambridge University Press, Cambridge 1986.

% Per un’introduzione alla Repubblica di Platone cfr. M. VEGETTI (a cura di), Guida alla let-
tura della Repubblica di Platone, Laterza, Bari 1999 e il dottissimo saggio J. ANNAS, An In-
troduction to Plato s Republic, Oxford University Press, Oxford 1981.

% PLATONE, Repubblica, in Platonis Opera, voll. 1I-11l, 327a-621d (PLATONE, Tutti gli
scritti, pp. 1213-1317). Qui lib. IV, 436a-441c. E qui che Platone sviluppa il suo argomento
per dimostrae che ’anima ha tre parti distinte, in analogia con la tripartizione della citta (go-
vernanti, guerrieri e produttori). Scrive: “Non ¢ forse evidente che in ciascuno di noi ci sono le

61



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

L equilibrio tra queste tre componenti & alla base dell’equilibrio interio-
re nell’uomo. Platone spiega infatti che tale equilibrio rende I’uomo “giusto”
e la giustizia nell’anima individuale consiste nell’armonia e nell’equilibrio tra
le tre parti: ognuna deve svolgere la propria funzione senza invadere il campo
delle altre, sotto la guida della ragione.

Questo concetto & esposto chiaramente nel libro IV del della Repubbli-
ca, in particolare nei passi 441c-444a. Qui Platone conclude la sua analisi
dell’anima e definisce la giustizia (dixorootvy) come equilibrio interiore
(harmonia, kosmos, symmetria) tra le tre parti.

Scrive Platone:

“L’anima, dunque, & tripartita in tre parti: quella razionale, quella
irascibile, quella concupiscibile™. “Non si puo dire che I’'uomo sia
giusto in un altro senso, ma in questo solo: quando le tre parti che
sono in lui fanno ciascuna cio che le & proprio. (...) La giustizia
dunque non ¢ altro che il fatto che ogni parte dell’anima adempia al
proprio compito e non si ingerisca nei compiti delle altre parti.
L’ingiustizia, invece, ha luogo quando vi & ingerenza e confusione
tra le parti, cioé laddove I’una prenda il posto dell’altra o le si op-
ponga. Cosi, come nella citta la giustizia consiste nel mantenere
I’ordine fra le classi, anche nell’anima consiste nel mantenere
I’ordine tra le sue parti”®’.

In sintesi: la parte razionale governa, avendo la guida della verita; la
parte irascibile obbedisce, come esecutrice delle decisioni della ragione;
la parte desiderante obbedisce sia all’irascibile sia alla razionale, poiché é la
pit debole.

Qui, la circostanza che I’uomo abbia in sé la verita, € resa piu robusta
rispetto a Socrate per la configurazione ontologica della psyche che, coeren-
temente con la tradizione orfica cui Platone aderisce, preesiste al corpo (dua-
lismo psicosomatico) e nell’iperuranio da cui proviene, ha gia contemplato gli
eterni archetipi delle idee, prima di essere “gettata” nel corpo, dimenticando

stesse parti e inclinazioni che troviamo nella citta? (...) In noi ¢’¢ infatti una parte che ragiona,
un’altra che si adira, e una terza che desidera il cibo, il bere, I’amore e cose simili. (...) Queste
parti sono tre, e da esse nascono le virtl corrispondenti: la saggezza, il coraggio e la tempe-
ranza”. Poi, nel libro IX (580d-581e) Platone riprende la distinzione per mostrare come i di-
versi tipi di uomini (razionale, irascibile, concupiscibile) corrispondano a diversi modi di vita
e a diverse forme di realizzazione anche in termine di soddisfazione o felicita.

% vi, 435d-436a.

37 1vi, 441c-444a.

62



DARIO SESSA

tutto®. Di qui I’assenza di una vera conoscenza, in quanto — come afferma nel

Menone - “la conoscenza ¢é ricordare cid che 1’anima ha gia visto”.

2.2 La gnoseologia anamnetica e gli schemi mentali

Da quanto sinora delineato emerge il carattere anamnetico della cono-
scenza, tipicamente platonico. La conoscenza e una forma di ricordo, il che e
assorbente rispetto ai concetti di memoria e apprendimento: I’apprendimento
e, quindi, un processo di ricordo (anamnesi), poiché I’anima e immortale e ha
gia visto tutte le cose prima di nascere®.

Sulla scorta dell’invito socratico “Non cercare la verita fuori di te, ma
dentro di te”*!, anche Platone invita alla ricerca interiore e alla conoscenza di
sé come via per la verita. L assunto socratico, infatti, esprime perfettamente
anche il pensiero platonico, il che e confermato nel Fedone, in cui Platone, at-
traverso il dialogo socratico con i discepoli, parla dell’anima e della cono-
scenza, invitando a una ricerca interiore della verita. L’anima &, quindi, anche
in Platone il locus veritatis, soprattutto quando riesce a distaccarsi dal corpo e
dai sensi, permettendo la vera conoscenza, che si acquisisce per I’appunto at-
traverso I’introspezione e la ragione.

Non a caso, Platone afferma: “Bisogna esercitare 1’anima a separarsi
dal corpo e cercare la verita dentro di sé, perché la verita non si trova nei sen-
si”*2. Questi ultimi, infatti, offrono una realta mutevole e imperfetta, mentre
la verita coincide con le idee o forme (eidé), che sono ipostatiche, a sé stanti,
trascendenti, immutabili e perfette. Queste idee possono essere viste come
modelli mentali archetipici o schemi mentali universali presenti nella psyche,
che permettono di interpretare e comprendere il mondo.

% Cfr. G. REALE, Storia della filosofia antica, cit., vol. 11, pp. 86-98.

% PLATONE, Menone, in Platonis Opera, vol 1, 70a-100b (PLATONE, Tutti gli scritti, pp.
936-1000). Qui 81d-86¢. Sulla radicazione nella tradizione orfica dell’antropologia platonica,
cfr. G. REALE, Storia della filosofia antica, cit., vol. I, pp. 111-136.

0 Ivi, 81d: “Mnd&v &Aho f avépuvnow éoti uédnois” (“L’apprendimento non € altro che un ri-
cordare”™).

41 1D., Fedone, in Platonis Opera, cit., 64a-66e. Sul contesto culturale e la razionalizzazione
platonica dell’anima, cfr. E. DODDS, The Greeks and the Irrational, University of California
Press, Berkeley 1951; C. GILL, The Tripartite Theory of Soul in Plato ’s Republic, in “Phrone-
sis”, vol. 22 (1977), n. 2, pp. 133-154. 1l saggio costituisce uno studio fondamentale sul rap-
porto fra le parti dell’anima.

2 |vi, 64a-65bh.

63



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

Nella Repubblica troviamo il “Mito della caverna®, in cui I’anima

umana é assimilata a uno schiavo prigioniero in una caverna, il quale vede so-
lo ombre (illusioni sensoriali) e non I’effettiva realta (le idee/forma). Qui Pla-
tone illustra come la mente debba “ricordare” (anamnesi) queste forme, cio¢
accedere a quegli schemi preesistenti per comprendere la realta. La resistenza
alla scoperta della verita da parte degli schiavi e dovuta all’assuefazione alla
loro condizione, all’impigrimento intellettuale, alla sudditanza nei confronti
dei sensi. In termini psicologici essi sono diventati “evitanti” in ordine alla ri-
cerca della verita, che, come per Socrate, &€ scomoda e presuppone le doglie
del parto.

L’anima, infatti, pud contemplare la verita solo liberandosi dalla mate-
rialita e dall’illusione dei sensi. Le idee/forma, peraltro, verranno poi interpre-
tate come modelli mentali universali.

Nel Fedro si parla ancora della conoscenza come reminiscenza e si sot-
tolinea come I’anima & predisposta a riconoscere la verita grazie alla previa
conoscenza delle idee, pervenendo alla definizione dell’innatismo gnoseolo-
gico platonico*,

A riprova di tanto bastera un riferimento specifico ad alcuni passi chia-
ve platonici, a proposito della teoria dell’anamnesi. Nel Menone, ad esempio,
si dimostra che uno schiavo incolto, senza istruzioni dirette, puo risolvere un
problema geometrico, suggerendo che la conoscenza ¢ “ricordo” di idee inna-
te in quanto I’anima possiede gia delle strutture cognitive (idee/forme) che
emergono attraverso il ragionamento®.

Emerge un immediato legame con gli schemi mentali nella psicologia
moderna, per la quale essi sono strutture cognitive che organizzano
I’informazione e aiutano a interpretare il mondo. Sono costruzioni mentali
che guidano la percezione, la memoria e il ragionamento. Platone, pur non
usando questa terminologia, assume che I’anima ha idee innate e modelli uni-
versali (le forme) che funzionano come schemi archetipici per interpretare la
realta.

L’idea platonica dell’anamnesi (ricordo) suggerisce che la mente non
apprende ex novo, ma riattiva conoscenze gia presenti, in modo simile a come
la psicologia cognitiva vede I’attivazione degli schemi. Emergono una serie di
key-word ricorrenti: idee/forme, schemi mentali, anamnesi, attivazione di
schemi cognitivi, conoscenza come riscoperta, elaborazione e interpretazione.

43 1D., Repubblica, in Platonis Opera, cit., lib. VII, 514a-517a.

4 1D., Fedro, in Platonis Opera, cit., vol. |, 227a-279c, (PLATONE, Tutti gli scritti, cit.,
pp. 540-570), qui 247¢-249c.

45 ID., Menone, in Platonis Opera, cit., 81d-86c.

64



DARIO SESSA

2.3 Risonanze nella psicologia moderna

La tripartizione dell’anima platonica non costituisce un modello psico-
logico scientifico, ma certamente un archetipo potente. Essa ha influenzato
profondamente il modo in cui pensiamo alla mente come risorsa complessa e
articolata, fatta di forze in tensione.

Essa viene ripresa implicitamente da molte teorie psicologiche moder-
ne: dalla psicoanalisi alla terapia cognitivo-comportamentale (TCC), dalla
psicologia della personalita a quella esistenziale. Un esempio eclatante di ri-
conduzione alla prospettiva platonica, pero, € costituito da Sigmund Freud. Se
Platone enumera le tre parti/funzioni dell’anima generando la tripartizione ra-
zionale, irascibile, concupiscibile, Freud ugualmente concepisce la psiche
come tripartita, con le tre istanze della personalita: Es, lo, Super-lo.

All’anima concupiscibile di Platone corrisponde in Freud la generazio-
ne di pulsioni e desideri inconsci da parte dell’Es*; all’anima irascibile in
Freud corrisponde I’lo come mediazione tra desideri e realta*’; all’anima ra-
zionale il Super-lo come istanza morale e censoria“®.

46 S, FREUD, Neue Folge der Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse, Internationa-
ler Psychoanalytischer Verlag, Wien 1933. Si tratta della Lezione XXXI delle Neue Folge der
Vorlesungen zur Einfihrung in die Psychoanalyse (Nuova serie di lezioni introduttive alla
psicoanalisi, tr. it., in Opere, Bollati Boringhieri, Torino1977, vol. XI), che Freud tenne tra il
1932 e il 1933. In questa lezione, Freud presenta in modo sistematico la sua seconda topica,
cio¢ la tripartizione della mente. Nel capitolo XXXI (“Die Zerlegung der psychischen Persén-
lichkeit”, cioé La scomposizione della personalita psichica), Freud scrive: “Das Es verkehrt
mit der AuBBenwelt nur iiber das Ich (...) ich bitte, verbessern Sie (...) Der Raum, den das un-
bewuBte Es einnimmt, miRte unvergleichlich gréRer sein als der des Ichs oder des Vor-
bewuBten” (“L’Es € in rapporto con il mondo esterno soltanto tramite I’Io (...) Vi prego, cor-
reggetemi (...) Lo spazio che occupa I’inconscio Es dovrebbe essere incomparabilmente piu
grande di quello dell’To o del preconscio” (S. FREUD, L’lo e | Es, tr. it., in Opere, cit., p.
489). Freud sottolinea che I’lo occupa solo una piccola parte della mente e che la porzione in-
conscia dell’Es ¢ “incomparabilmente piti grande”. E una delle metafore pili note per rappre-
sentare la sproporzione tra la parte conscia e quella inconscia della psiche - simile
all’immagine dell’iceberg. Solo una piccola parte dell’iceberg emerge sopra la superficie del
mare, mentre la parte pitl grande rimane nascosta sotto I’acqua.

4" Sempre in quella sede Freud afferma: “Meine Damen und Herren! ... Jene Zerlegung der
seelischen Personlichkeit in ein Uberich, Ich und Es (...). Das Ich ist die alleinige Angststitte”
(“Signore e signori! ... Quella scomposizione della personalita psichica in Super-io, 10 ed Es
(...). L’lo & I’unica sede dell’angoscia”. In altre parole: 1’lo & I’istanza che affronta le pulsioni
dell’Es (desideri) e le richieste della realta e del Super-Io.

4 Sempre nel testo citato, Freud scrive: “Das Uberich legt den strengsten moralischen
MafRstab an das ihm hilflos preisgegebene Ich an, (...) unser moralisches Schuldgefthl der
Ausdruck der Spannung zwischen Ich und Uberich ist” (“ll Super-io applica il piu severo me-
tro morale all’To, che gli ¢ abbandonato senza difesa... il nostro sentimento morale di colpa ¢

65



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

Sebbene non identiche, le strutture dinamiche tra parti che desiderano,
controllano e mediano ricordano Platone in maniera impressionante.

Andando a Jung, questi, nell’ambito delle funzioni della psiche e fa-
cendo riferimento agli archetipi, valorizza I’aspetto simbolico e spirituale del-
la psiche stessa. L’anima, in altri termini, ha una parte razionale, una emotiva-
energetica (simile al thymos) e una parte desiderante/inconscia*. Inoltre la
sua idea di individuazione ricorda il progetto platonico di armonia tra le parti
dell’anima®.

Anche rifacendoci al celebre modello detto “Big Three”, poi “Big Fi-
ve”, riscontriamo una strutturazione simile®. Le tre dimensioni sono: a) Neu-
roticismo (emotivita), cioe tendenza a provare ansia, tristezza, vulnerabilita,
instabilita emotiva; b) Estroversione (o impulsivita), cioé livello di energia,
ricerca di stimoli, socievolezza; c¢) Psicoticismo (o durezza, non-
conformismo), cioé tratti legati ad aggressivita, freddezza, scarsa empatia,
creativita non convenzionale.

I’espressione della tensione tra lo e Super-io”). Cio mette in evidenza il ruolo critico e puniti-
vo del Super-Io come “legge morale” interna, fonte di sensi di colpa e giudizio. Una delle
formule piu famose di Freud, infatti, ¢: “Wo Es war, soll Ich werden”. Questa frase - “La dove
era I’Es, deve venire I’To” - & spesso citata come motto del lavoro psicoanalitico: portare alla
coscienza (o dare al soggetto) una parte implicita delle pulsioni che vengono gestite solo
dall’lo.

49 Scrive, infatti, Jung: «Per “psiche” intendo la totalita di tutti i processi psichici, consci cosi
come inconsci. Per “anima”, invece, intendo un complesso funzionale chiaramente delimitato
che puo esser descritto al meglio come una “personalita”» (C. JUNG, Collected Works, Prin-
ceton University Press, Princeton-NY 1953-1979, vol. 6, 8 797). Traduzione mia. Subito dopo
chiosa: “Il simbolo ¢ sempre il prodotto di una natura estremamente complessa, poiché dati
provenienti da ogni funzione psichica vi sono confluiti. E quindi né razionale né irrazionale.
Ha certamente un lato che si accorda alla ragione, ma ha un altro lato che non lo fa; ... Il sim-
bolo vivente non puo venire alla luce in una mente ottusa o poco sviluppata ...” (Ivi, § 825).

% Si evidenzia I’interazione tra razionale, emotivo-energetico e dimensione simboli-
ca/inconscia. «Uno strato pit 0 meno superficiale dell’inconscio € senza dubbio personale. Lo
chiamo I’inconscio personale. Ma questo strato personale poggia su un livello piu profondo,
che non deriva dall’esperienza personale e non & un’acquisizione personale ma & innato. Que-
sto livello pit profondo lo chiamo I’inconscio collettivo. Ho scelto il termine “collettivo” per-
ché questa parte dell’inconscio non & individuale ma universale; in contrapposizione alla psi-
che personale ha contenuti e modalita di comportamento che sono pit 0 meno gli stessi ovun-
que e in tutti gli individui» (C. JUNG, The Archetypes and the Collective Unconscious, cit.,
pp. 3-4; tr. it., Gli archetipi e I’inconscio collettivo, in Opere, vol. 9/1, Bollati Boringhieri, To-
rino 1980). Questa citazione ben richiama la “parte desiderante/inconscia” di cui si parlava
come substrato profondo.

51 Questo modello & dovuto principalmente a Hans J. Eysenck, negli anni ‘50-’80, e noto come
modello PEN (Psychoticism-Extraversion-Neuroticism). E un precursore diretto del piti com-
plesso “Big Five” (che aggiunge apertura, gradevolezza e coscienziosita).

66



DARIO SESSA

Andando anche ad altre teorie della personalita, alcune teorie moderne
della personalita evidenziano componenti motivazionali simili: impulsivi-
ta/desiderio  (concupiscibile), energia/dominanza (irascibile), control-
lo/coscienza (razionale)®.

Un esempio é costituito dalla psicologia umanistica ed esistenziale. Di
qui I’ideale di integrazione interiore (Carl Rogers, Abraham Maslow, Rollo
May) si ispira alla ricerca dell’armonia interna, che costituisce un concetto
fortemente platonico. Maslow, in particolare, con la sua piramide dei bisogni,
parte dai bisogni corporei per arrivare alla realizzazione di sé, come Platone
che parte dal corpo e arriva all’anima razionale®,

Andando alla scuola di terapia cognitivo-comportamentale (TCC), que-
sta non teorizza una divisione della psiche®, ma riconosce esplicitamente
I’interazione tra pensieri (dimensione riconducibile all’anima razionale),
emozioni (dimensione riconducibile all’anima irascibile), comportamen-
ti/desideri (dimensione riconducibile all’anima concupiscibile). 1l fine del la-
voro terapeutico consiste nel riequilibrare questi livelli in modo funzionale®®.

In sintesi, questa distinzione anticipa concetti psicologici importanti,
come quelli della psicologia dinamica, in cui la mente € vista come un sistema
complesso di forze in conflitto. La tripartizione platonica risuona particolar-
mente con la teoria freudiana di Es, lo e Super-lo, anche se con diverse sfu-
mature. Inoltre, il dualismo corpo-anima di Platone ha influenzato profonda-

52 Cfr., a titolo esemplificativo, D.P. SCHMITT-J. ALLIK, Relations between Big Five Traits
and Fundamental Motives, in “Journal of Personality”, vol. 73 (2005), n. 5, pp. 1-26. Lo stu-
dio esamina come i tratti del “Big Five” si relazionino a ben 16 motivi fondamentali (Social
Contact, Curiosity, Power, ldealism, etc.). Cfr. A. COLQUITT-J. LEPINE-M.J. WESSON,
Relationship of personality to performance motivation: a meta-analytic review, in “Journal of
Applied Psychology”, vol. 89 (2004), n. 1, pp. 219-232.

5 A.H. MASLOW, A theory of human motivation, in “Psychological Review”, vol. 50 (1943),
n. 4, pp. 370-396.

% Cfr. T.C. BRICKHOUSE-N.D. SMITH, Socratic Moral Psychology, Cambridge University
Press, Cambridge 2010. In particolare, la bibliografia del volume mostra studi sulla motiva-
zione, conoscenza di sé e cura dell’anima in Socrate e Platone. Cfr. pure A. CAVANNA, The
Philosophy of Cognitive-Behavioural Therapy (CBT): Stoic philosophy as rational and cogni-
tive psychotherapy, in “Cognitive Neuropsychiatry”, vol. 25 (2020), n. 4, pp. 328-331. Si trat-
ta di una recensione che riprende il legame tra filosofia antica e TCC, facendo anche riferi-
mento a Platone.

5 Cfr. PLATONE, Repubblica, in Platonis Opera, cit., lib. IV, 435-444. Qui si trova la spie-
gazione completa da parte di Platone della tripartizione e si evince come I’armonia sia genera-
ta da una spiente azione dell’anima razionale. L’armonizzazione delle tre pulsioni € chiara-
mente vista come fine del lavoro terapeutico anche dai grandi nomi della psicoterapia, come
Freud, Jung, Rogers e Maslow. Quest’ultimo ne pone solide basi teoriche in Motivazione e
personalita, tr. it., Armando, Roma 1973.

67



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

mente la riflessione psicologica e filosofica successiva, alimentando dibattiti
sul rapporto tra mente e corpo che sono tuttora centrali nella neuroscienza e
nella psicologia.

4. Agostino d’Ippona e la soggettivita dell’esperienza interiore
4.1 L’anima luogo di conflitto

Agostino d’Ippona®, filosofo e teologo del 1V secolo, ha portato un
contributo significativo alla comprensione della psicologia interiore, in parti-
colare attraverso I’analisi della coscienza e del tempo soggettivo. Nei suoi
scritti, Agostino riflette sul conflitto interiore tra la volonta e i desideri, anti-
cipando cosi concetti che saranno sviluppati dalla psicanalisi e dalla successi-
va psicologia dinamica.

Per esemplificare, allorché scrive “Vidi dunque il mio cuore inquieto
finché non riposd in Te™® cogliamo una profonda riflessione
sull’inquietudine interiore e sulla ricerca di pace. Allorché scrive: “Io sento in
me due leggi: una vuole il bene, I’altra il male’”®®, emerge un conflitto interno
tra desideri contrastanti, che si acuisce ancor maggiormente in quanto “che io
voglia cio che non voglio, e non voglia cio che voglio, € segno di lotta interio-
re”™®,

Ed é proprio qui che si coglie lo stridente antagonismo tra volonta ra-
zionale e desideri irrazionali, che sarebbe drammatico se il conflitto non tro-
vasse la sua soluzione nell’orientamento spirituale, risolto nella prospettiva
cristiana: “Il cuore dell’uomo ¢ inquieto finché non riposa in Dio”®°.

Anche la famosa espressione “Ogni anima ¢ un campo di battaglia tra la

ragione e le passioni”®® ricorda una visione simile a quella della psicoanalisi

% Per una trattazione completa di Agostino d’Ippona cfr. E. GILSON, Introduzione allo studio
di sant’Agostino, tr. it, Jaca Book, Milano 1986 con particolare riferimento alla parte 11 (tit.
orig. Introduction a | étude de saint Augustin, Vrin, Paris 1943). Interessanti saggi afferenti al-
la problematica da noi trattata sono: J. WETZEL, Augustine and the Limits of Virtue, Cam-
bridge University Press, Cambridge1992 e R. DODARO, Christ and the Just Society in the
Thought of Augustine, Cambridge University Press, Cambridge 2004.

5 AGOSTINO, Confessiones, lib. I, 1 (Confessiones, in Patrologiae Cursus Completus, Series
Latina, ed. J.P. MIGNE, vol. 32, Garnier Fratres, Parisiis 1841, coll. 659-868). Il Cursus verra
d’ora in poi abbreviato con PL (Patrologia Latina).

%8 |vi, lib. VIII, 12.

% Ivi, lib. V11, 20.

0 D., Citta di Dio, lib. 1, 1.; De civitate Dei, in PL, voll. 41 (libb. 1-10)-42 (libb. 11-22).

8% vi, lib. X1V, 13.

68



DARIO SESSA

sul conflitto tra impulsi e autocontrollo. E I’assunto “non sono io che pecco,
ma il peccato che abita in me”®? anticipa I’idea di una “forza interna”, che puo
condizionare il comportamento, simile al concetto freudiano di pulsioni.

4.2 1l tempo e la memoria

Un altro contributo fondamentale é riflessione del Santo d’Ippona, trat-
tata, peraltro, con particolare suggestivita ¢ modernita: “Che cos’é dunque il
tempo? Se nessuno me lo domanda, lo so; se voglio spiegarlo a chi me lo do-
manda, non lo s0”®. Agostino esprime cosi la difficolta di definire il tempo
oggettivamente rispetto all’esperienza vissuta soggettivamente. Si tratta di un
tema che anticipa le teorie fenomenologiche e esistenziali della psicologia, in
cui si studia come la coscienza percepisca e, al tempo stesso, attribuisca un
significato al tempo®,

Legato al tempo € il concetto di memoria, sul quale Agostino pone una
grande enfasi. Egli la descrive scultoreamente cosi: “Il presente del passato ¢
la memoria; il presente del presente e I’attenzione; il presente del futuro e
Iattesa”®®, sottolineando la distinzione tra memoria, percezione immediata e
attesa futura, in tal modo anticipando concetti fenomenologici. E facendo te-
soro della concettualizzazione di memoria emerge la famosa definizione “re-
lativizzata” di tempo, inteso non come “tempo oggettivo”, ma come distensio
animae: “Il tempo ¢ una distensione dell’anima: passato e futuro non esistono
se non nella mente’®.

Alla base dell’assunto c’e una visione della coscienza come sede della
temporalita, il che anticipa le riflessioni di Husserl e di altri fenomenologi.
Inoltre Agostino, affermando ‘“Non cerchiamo il tempo fuori di noi, ma
nell’anima nostra: Ii solo possiamo misurarlo”®’, riconosce il tempo come fe-
nomeno interiore, legato alla percezione e all’esperienza soggettiva, e quindi
il tempo assurge come elemento costitutivo dell’identita personale, idea que-
sta che ha trovato conferme nelle neuroscienze cognitive moderne®®.

62 ID., In Epistolam ad Romanos, 211, 7,17. Expositio quarundam propositionum ex Epistola
ad Romanos, in PL, vol. 35, coll. 2061-2094.

8 1D., Confessiones, lib. X1, 14, in PL, cit.

% lvi, lib. XI, 14.

8 1vi, lib. XI, 20.

% vi, lib. XI, 26.

87 Ivi, lib. X1, 17.

8 Cfr. W.J. JAMES, The Principles of Psychology, Henry Holt & Company, New York 1890,
vol. I, in cui nella sez. «Memory» (Cap. XVI) a p. 610: “Memory ... is the knowledge of an
event, or fact, of which meantime we have not been thinking, with the additional consciou-

69



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

Il concetto di tempo &, quindi, intrinsecamente legato a quello di memo-
ria: “Grande sei, Signore, ¢ immensamente degno di lode, grande la tua po-
tenza, grande la tua sapienza; e il nostro cuore & inquieto finché non riposa in
Te. Ma tu hai posto in noi la memoria: e attraverso essa ci ritroviamo, ci co-
nosciamo, ci rivolgiamo a Te”® e questa & vista come spazio interiore che
permette la conoscenza di sé e I’apertura a Dio. Questo perché “La memoria
contiene cose passate, presenti e future: tutto cio che I’anima ha conosciuto o
spera di conoscere Vi resta conservato”’?, il che anticipa la nozione moderna
di memoria come deposito attivo di esperienze, conoscenze e progetti futuri’:.
Non a caso “Chi dunque siamo noi, se non cio che ricordiamo?”’?,

Il concetto di memoria &, in definitiva inteso come costitutivo
dell’identita personale, in quanto “Il tempo esiste nella misura in cui la me-

moria, ’attenzione e I’attesa misurano gli eventi passati, presenti e futuri”’>,

sness that we have thought or experienced it before” (p. 610). E, a proposito di identita con-
nessa alla memoria chiosa: “The identity which the I discovers, as it surveys this long proces-
sion, can only be a relative identity (...) The commonest element of all, the most uniform, is
the possession of the same memories.” (p. 372). In sintesi “La memoria & 1’elemento piu uni-
forme della nostra identita personale” (p. 372). La traduzione ¢ mia.

% AGOSTINO, Confessiones, lib. X, 8, in PL, cit.

vi, X, 21.
" Un’esemplificazione congruente e significativa ¢ costituita da James: “La memoria ¢&
I’elemento  pit  uniforme della nostra identita  personale” (W.J. JAMES,

The Principles of Psychology, cit., vol. 1, p. 372). La traduzione ¢ mia.

2 AGOSTINO, Confessiones, lib. X, 8, in PL, cit. A proposito della memoria come intima-
mente correlata all’identita, dello stesso avviso & anche Endel Tulving. Cfr. E. TULVING,
Elements of Episodic Memory, Clarendon Press, Oxford 1983. Lo studioso inglese definisce la
memoria (anche solo episodica) come vincolata a una coscienza di sé (autonoetica) che con-
sente il “mental time travel” nel passato/futuro. “Episodic memory allows you to mentally tra-
vel in subjective times”, anzi la memoria episodica ¢ cio che distingue 1’essere umano: la ca-
pacita di rivivere esperienze personali e di proiettarsi temporalmente.

8 vi, lib. X1, 20. In termini di autocoscienza progettuale Antonio Damasio, neuroscienziato
contemporaneo, percorre il medesimo iter. Cfr. A.R. DAMASIO, Descartes’ Error: Emotion,
Reason, and the Human Brain, Putnam, New York 1994: “When we discover what we are
made of and how we are put together, we discover a ceaseless process of building up and tea-
ring down, and we realize that life is at the mercy of that never-ending process (...) continuity
of structure and function that constitutes identity”. In altri termini il cosiddetto “lo autobiogra-
fico o autobiographical self” in Self Comes to Mind (2010) segue il medesimo processo: “The
autobiographical self is built on the basis of past memories and memories of the plans that we
have made; it is the lived past and the anticipated future” o “L’io autobiografico € costruito
sulla base dei ricordi del passato e dei piani che abbiamo fatto; & il passato vissuto e il futuro
anticipato”. Traduzione mia. Sul rapporto tra Sé e identita nella cultura contemporane cfr. C.
TAYLOR, Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, Harvard University Press,
Harvard 1989.

70



DARIO SESSA

per cui la memoria costituisce una componente fondamentale nella percezione
soggettiva del tempo.

4.3 Conoscenza, inquietudine e autorealizzazione

La profonda connessione tra amore, conoscenza e soggettivita e espres-
sa dalla famosa frase “Amamus, quia cognoscimus; cognoscimus, quia ama-
mus”, cioé “Si ama cid che si conosce, e si conosce cid che si ama”’™.

Tale assunto, peraltro, si riconduce al significativo passaggio agostinia-
no “Amor et cognitio ita inter se coniunguntur, ut id quod amatur cognosci
debeat, et id quod cognoscitur amari”’®, ciog “L’amore e la conoscenza sono
cosi connessi, che cid che si ama deve essere conosciuto, e cio che si conosce
deve essere amato” e “Non si conosce bene il tempo se non si conosce se
stessi”’®.

Si ritorna alla riflessione sulla soggettivita del tempo e la consapevo-
lezza interiore di aver un cor inquitum: “Tu hai fatto per noi un cuore inquie-
to, finché non riposi in Te”, che esprime il conflitto interiore e la ricerca di
pace psicologica e spirituale. Si tratta di una delle piu celebri frasi di Agostino
che esprime la famosa idea agostiniana che la vera pace interiore e la soddi-
sfazione si trovano solo nell’unione con Dio.

Volendo analizzare I’assunto e contestualizzarlo, va precisato che esso
apre Le Confessioni ed € uno dei cardini del pensiero agostiniano. Con questa
frase, Agostino sintetizza la sua concezione dell’essere umano come creatura
creata da Dio con un bisogno profondo e insaziabile di comunione con il di-
vino, in quanto “Fecisti nos ad te” (“Ci hai fatti per te”): indica che la nostra
esistenza ha come scopo ultimo Dio stesso. L’uomo é stato creato per cercare
e vivere in relazione con il Creatore.

“Inquietum est cor nostrum” (il nostro cuore ¢ inquieto) sottolinea la
condizione di insoddisfazione e irrequietezza che I’uomo sperimenta se vive
lontano da questa verita. L’inquietudine & quindi una spinta verso la ricerca di
senso e pace; “donec requiescat in te” (finché non riposa in te). Emerge come
unica possibilita di far cessare I’inquietudine € solo trovare la pace in Dio, la
cui presenza e I’unica fonte di soddisfazione duratura.

Nei primi capitoli delle Confessiones, peraltro, Agostino riflette sul
proprio passato tormentato e sulla sua conversione al cristianesimo e la frase
analizzata riassume il senso del suo cammino interiore, segnato da una pro-

i, lib. X111, 29.
5 vi.
6 vi, lib. X1, 14.

71



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

fonda inquietudine che trova finalmente pace in Dio e sulla quale sono stati
versati dai commentatori fiumi d’inchiostro’”.

A noi interessano le profonde implicazioni psicologiche profonde che
anticipano in maniera sconcertante le tematiche della moderna psicologia esi-
stenziale e rendono attualissime le riflessioni agostiniane sulla ricerca di sen-
so, identita e benessere interiore.

4.4 Collegamenti a correnti psicologiche e filosofiche
4.4.1 Psicologia esistenziale

Un primo ed immediato collegamento porta alla psicologia esistenziale.
Agostino, infatti, anticipa temi come ricerca di senso, crisi dell’identita e bi-
sogno di autenticita interiore, che costituiscono nodi centrali nella psicologia
esistenziale, come, ad esempio, prospettata da Viktor E. Frankl’. Lo psicolo-
go austriaco ¢ il fondatore della oggi molto conosciuta logoterapia, cioe una

" Tra i pit significativi lavori in tal senso cfr. E. GILSON, The Christian Philosophy of Saint
Augustine, Random Haouse, New York 1960 (tr. it.,, La filosofa cristiana di Sant’Agostino,
Morcelliana, Brescia 1962). un classico della filosofia che esplora la visione di Agostino
sull’anima, la conoscenza e la ricerca di Dio; J. O’DONNELL, Augustine: Confessions, Ox-
ford University Press, Oxford 1992, un’ottima introduzione e commento alle Confessioni, con
attenzione particolare al contesto storico e psicologico; R. DODARO, Christ and the Just So-
ciety in the Thought of Augustine, Cambridge University Press, Cambridge 2004) che esamina
il rapporto tra la visione teologica di Agostino e le sue implicazioni sull’identita e la societ;
W. HARMLESS, Augustine and the Limits of Virtue, University of Notre Drame Press, Notre
Dame Indiana 2004, che analizza il tema dell’inquietudine umana e la ricerca della pace in
Dio da una prospettiva filosofica e teologica; J.K. SMITH, Desiring the Kingdom: Worship,
Worldview, and Cultural Formation, Baker Academic, Grand Rapid MI 2004, che, pur non
essendo un commentario diretto, esplora la dimensione esistenziale e psicologica dell’amore e
del desiderio nella tradizione cristiana, in linea con Agostino.

8 Viktor Frankl (1905-1997), austriaco, psichiatra, psicoterapeuta, neurologo e filosofo, con
Man’s Search for Meaning (1946) racconta la sua esperienza nei campi di concentramento e
presenta la sua teoria della logoterapia: I’essere umano & motivato principalmente dalla «vo-
lonta di senso». In The Doctor and the Soul (1946) approfondisce il passaggio dalla psicotera-
pia tradizionale alla logoterapia, indicando come I’uomo possa trovare un senso anche attra-
verso il lavoro, le relazioni, I’atteggiamento verso la sofferenza. Molto significativa,
nell’economia della nostra trattazione The Unconscious God (1949) in cui esamina il rapporto
tra psicologia, spiritualita e senso, evidenziando come I’uomo possa scoprire un orientamento
anche «oltre» la dimensione puramente psicologica. Ai fini di un accesso al pensiero cfr. V.E.
FRANKL, L’uomo in cerca di senso. Uno psicologo nei lager e altri scritti inediti, tr. it.,
Franco Angeli, Milano 2017; Psicoterapia e umanismo. L ‘unicita dell ‘'uomo alla ricerca di un
senso dell ’esistenza, tr. it., Giunti, Firenze 2023; Logoterapia medicina dell ‘anima, tr. it., Gri-
baudi, Milano 2001.

72



DARIO SESSA

forma di psicoterapia incentrata sulla ricerca di senso nella vita. | temi chiave
sono facilmente collegabili ad Agostino d’Ippona: significato dell’esistenza,
resilienza di fronte alla sofferenza, responsabilita personale, dimensione spiri-
tuale dell’uomo. Se, pero, in Agostino gioca un ruolo centrale la conversione,
in Frankl lo fa I’esperienza personale di sopravvissuto ai campi di concentra-
mento nazisti, ma in entrambi il vissuto ha profondamente influenzato le teo-
rie.

Irvin D. Yalom™ con la sua psicoterapia esistenziale si propone un fo-
cus sulle “quattro preoccupazioni ultime”: morte, liberta, isolamento, assenza
di senso. Anche per Yalom i temi chiave si riconducono ad Agostino: autenti-
cita, crisi d’identita, relazione terapeuta-paziente, accettazione della mortalita
e del vissuto esistenziale. In Psicoterapia esistenziale (Existential Psychothe-
rapy, 1980), combina teoria psicologica con casi clinici narrativi, rendendo i
concetti esistenziali concreti e accessibili.

4.4.2 Psicologia umanistica

La tensione tra inquietudine e autorealizzazione presente in Agostino
d’Ippona si avvicina moltissimo alle idee di Maslow e Rogers sul bisogno di
realizzazione del Sé e ne anticipa la logica risolutiva.

Per Agostino d’Ippona I’inquietudine € come motore spirituale: “Ci hai
fatti per Te, e inquieto ¢& il nostro cuore finché non riposa in Te”®°,

L’idea chiave per Agostino & incentrata sull’inquietudine, interpretata
come segno della nostra apertura all’infinito: il Sé trova compimento solo nel
ritorno al principio divino da cui proviene. L’autorealizzazione non é autoaf-
fermazione, ma riconciliazione con il proprio fondamento trascendente.

™ Jrvin Yalom (1931-2020), statunitense, psichiatra, psicoterapeuta in Existential Psychothe-
rapy (1980), opera fondamentale per la psicologia esistenziale individua quattro “preoccupa-
zioni ultime” (death/morte, freedom/liberta, isolation/isolamento, meaninglessness/assenza di
significato) e mostra come esse emergano nella vita, nell’identita, nella crisi esistenziale. In
The Gift of Therapy (2002), pur essendo I’opera piu pratica per terapeuti, affronta anche il te-
ma dell’autenticita e dell’essere congruenti con se stessi, dell’aiuto a “vivere piu autentica-
mente” attraverso la consapevolezza delle questioni esistenziali. Ai fini di un accesso al pen-
siero cfr. I. YALOM, Psicoterapia esistenziale, tr. it., Neri Pozza, Vicenza 2019; ID., Il dono
della terapia, tr. it., Neri Pozza, Vicenza 2003.

80 AGOSTINO, Confessiones, lib. I, 1, 1, in PL, cit. “Tardi ti amai, bellezza tanto antica e tan-
to nuova, tardi ti amai! (...) Mi tenevano lontano da Te le cose che non esisterebbero se non
esistessero in Te”. “Voglio conoscere Dio e I’anima. Nient’altro? Nient’altro”. Cfr. pure Con-
fessiones, lib. X, 27, 3 e Soliloquia, I, 7.

73



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

Il bisogno di autorealizzazione € un asse portante anche in Maslow, che
afferma: “Cio che un uomo puo essere, deve esserlo. Questo bisogno possia-
mo chiamarlo autorealizzazione®, anzi “L’uomo non & pienamente umano
finché non realizza la sua natura piu profonda”®?.

In Maslow I’autorealizzazione e concepita come espressione delle po-
tenzialita intrinseche dell’essere umano ed emerge una tensione interna tra cio
che si e e cio che si puo essere. L’inquietudine nasce dalla distanza tra i due
poli. In Carl Rogers la tendenza attualizzante é legata all’inquietudine del di-
venire: “L’organismo possiede una tendenza e una direzione fondamentale:
quella di attualizzare, mantenere e potenziare se stesso” ed “essere se stessi
significa divenire, non un essere statico, ma un processo continuo di realizza-
zione (...) in quanto la persona realmente funzionante vive in modo piu pieno
la complessita e la tensione dell’esperienza”®*.

Qui, I’idea chiave e che, per Rogers, la piena realizzazione del Sé non
elimina I’inquietudine, anzi, la include come parte vitale del processo.
L’essere autentico € in perenne divenire, e I’inquietudine perde connotazione
negativa, per divenire un segnale di crescita. Essa € paradossalmente positiva,
poiché e una spinta a crescere ed autotrascendersi.

Nella fenomenologia, I’introspezione agostiniana si colloca al centro
dell’esperienza soggettiva e puo essere collegata alla riflessione di Husserl e
Merleau-Ponty, per cui € corretto affermare che la centralita dell’esperienza
soggettiva in Agostino d’Ippona (in particolare in quella che potrebbe essere
definita “introspezione della memoria”, del tempo interiore, del “trovarsi da-
vanti a Dio” nel proprio intimo) pu0 essere vista come un fertile antecedente
o parallelo del lavoro fenomenologico di Edmund Husserl e Maurice Mer-
leau-Ponty.

In particolare, Husserl fonda la sua fenomenologia sull’atto intenziona-
le e sull’esperienza cosciente che precede ogni oggettivazione: «La coscienza
¢ sempre “coscienza di qualcosa’”: non si pud pensare una coscienza che non
abbia oggetto»®®, cioé I’ego che vive e costituisce il mondo. “La coscienza in-
terna del tempo (...) ¢ struttura della vita della coscienza, la cui essenza ¢€: cio

8 A.H. MASLOW, Motivazione e personalita, tr. it., Armando, Roma 19926, p. 544 (originale
Motivation and personality, 1954).

8 |vi, p. 98.

8 C. ROGERS, Un modo di essere, tr. it., Martinelli, Firenze 1983, p. 317 (orig. A Way of
Being, 1980).

& vi.

% E. HUSSERL, Idee per una fenomenologia pura e una filosofia fenomenologica, tr. it.,
Franco Angeli, Milano 1965, p. 162 (“das BewuBtsein ist immer Bewuftsein von etwas”). Cfr.
§ 55 nella sezione sull’intenzionalita della coscienza.

74



DARIO SESSA

che & vissuto dall’lo e come vissuto dall’To”®, per cui “La soggettivita tra-

scendentale é il cerchio da cui in nessun caso si puo uscire se si vuole costi-
tuire il senso del mondo (...). La soggettivita trascendentale ¢ il cerchio da cui
in nessun caso si puo uscire se si vuole costituire il senso del mondo»®’.

Merleau-Ponty riprende e radicalizza questa prospettiva, ponendo
I’accento sulla soggettivita incarnata (“corpo proprio”), sulla percezione vis-
suta e sull’esperienza pre-riflessiva, come condizioni della costituzione del
mondo®,

Non c¢’é quindi dubbio che sussista una significativa connessione con-
cettuale fra I’introspezione agostiniana dell’anima e la fenomenologia della
soggettivita (in Husserl) e dell’esperienza incarnata (in Merleau-Ponty). Ri-
scontriamo pero leggere differenze di curvatura.

Agostino pone al centro I’introspezione dell’anima: memoria, attesa,
tempo interno come si evince in piu punti delle Confessiones; Husserl, invece,
coglie la centralita della soggettivita trascendentale che, per lui, costituisce il
senso del mondo: in tal modo I’esperienza soggettiva non ¢ solo “interiore”,
ma costitutiva del mondo oggettivo.

Merleau-Ponty, dal canto suo, porta la soggettivita dentro la corporeita
vissuta e la percezione: I’“esperienza soggettiva” ¢ incarnata, situata e pre-
riflessiva.

Da qui, si puo concludere che la dimensione soggettiva (introspezione,
auto-coscienza, temporalita vissuta) che Agostino descrive possa essere “anti-
cipata” o “rispecchiata” dalle categorie fenomenologiche di Husserl e Mer-
leau-Ponty.

4.4.3 Teologia e psicologia integrata

Agostino concepisce I’anima umana come animata da un desiderio in-
saziabile di Dio, che trova la sua piena realizzazione solo nell’unione con il

% |D., La coscienza interiore del tempo, tr. it., Stampa, Milano 2002, p. 111.

8 E. HUSSERL, Meditazioni cartesiane, tr. it., Bompiani, Milano 2002, pp. 163-164. Cfr. pu-
re Ricerche logiche, tr. it., Bompiani, Milano 2022.

8 Significativa ¢, a tal proposito, I’asserzione “Il corpo ¢ il nostro mezzo generale per avere un
mondo” (M. MERLEAU-PONTY, Fenomenologia della percezione, tr. it., Bompiani, Milano
1964, p. 292. Subito dopo I’A. esplicita il concetto “Il corpo non ¢ un oggetto del mondo, ma
il mezzo della nostra comunicazione con esso (...) Il nostro corpo € cio che proietta all’esterno
i significati assegnando a essi un luogo, cid grazie a cui questi significati si mettono a esistere
come cose, sotto le nostre mani, sotto i nostri occhi” (Ivi). L’edizione originale dell’opera
fondamentale del filosofo francese € Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris 1945.
Merleau-Ponty riprende da Husserl I’asse tempo-coscienza, categoria tipicamente agostiniana.

75



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

divino. L’inquietudine del cuore & dunque segno della sua natura creata per
Dio, e la conoscenza é inseparabile dall’amore. Tale considerazione ¢ fonda-
mentale per comprendere il legame tra filosofia, teologia e psicologia nella
sua riflessione sull’uomo®.

L’idea agostiniana che la pace interiore si trovi nella relazione con una
dimensione trascendente viene ripresa nelle moderne psicologie spirituali e
transpersonali.

Come rileva, infatti, James J. O’Donnell, il percorso narrativo delle
Confessioni é al tempo stesso autobiografia spirituale e meditazione psicolo-
gica sulla coscienza, implicando concettualizzazioni come il peccato, il desi-
derio e la riconciliazione con Dio. L’inquietudine del cuore € vista come una
tensione esistenziale che spinge alla trasformazione. Ottimo per comprendere
I’esperienza soggettiva agostiniana e le implicazioni psicologiche®.

La ricerca di pace interiore non & solo individuale, ma ha anche un ri-
svolto sociale e politico: I'vomo inquieto trova la sua vera “giustizia” nella re-
lazione ordinata con Dio e con gli altri. Aiuta a connettere psicologia, etica e
politica nella filosofia agostiniana®.

In definitiva, I’essere umano ¢ fondamentalmente un “animale deside-
rante”; il vero oggetto del desiderio ¢ Dio, e ogni altra forma di desiderio ¢
una ricerca piu 0 meno consapevole di questa relazione ultima.

Di qui un diretto collegamento con la psicologia umanistica e con la
dimensione spirituale della motivazione®, nonché con la fenomenologia (in-
trospezione agostiniana pone I’esperienza soggettiva al centro), con la psico-
logia transpersonale, in quanto I’idea di trovare la pace nell’unione con una
dimensione trascendente si riallaccia alle teorie transpersonali moderne.

Ma in che senso Agostino intuisce la presenza di una forza irrazionale
nell’anima?

La risposta sta nell’aver rimarcato la lotta interna nell’anima. Nelle
Confessiones e in altre opere, Agostino descrive un conflitto profondo dentro

% In tal senso E. GILSON, Introduzione allo studio di S. Agostino, cit., pp. 231-232.

% Cfr. J. O’DONNELL, Augustine: Confessions, cit.

%t Cfr. R. DODARO, Christ and the Just Society in the Thought of Augustine, cit. L’A. riflette
sulla valenza dell’inquietudine del cuore, per Agostino intrinseca alla condizione umana, ma
risolta dalla virtu cristiana che promuove il cammino verso la pace interiore attraverso la gra-
zia divina. Sulla valenza “terapeutica” della prospettiva etico-psicologica in funzione del supe-
ramento dell’inquietudine cfr. il pregevole lavoro di W. HARMLESS, Augustine and the Li-
mits of Virtue, cit. che riprende la tematica, approfondendola magistralmente.

%2 Analizza la questione in maniera lucida e decisamente stimolante J.K. SMITH, Desiring the
Kingdom, cit.

76



DARIO SESSA

di sé tra la ragione e le passioni (0 concupiscenza), ossia desideri e impulsi
che spesso vanno contro la volonta razionale e la ricerca del bene. Da cio de-
riva una causalita tra forza irrazionale e peccato, anche considerando come
Agostino parli della concupiscenza, definendola una forza che condiziona pe-
santemente I’uomo, spingendolo a comportamenti irrazionali e peccaminosi
anche quando la ragione conosce la via giusta. Questa & una sorta di energia
psichica irrazionale che puo condurre alla sofferenza e alla divisione interiore.
Il riferimento ¢ ad una “parte oscura” dell’anima.

Agostino chiaramente non usa il termine “inconscio”, ma riconosce che
molte pulsioni e desideri sono inconsapevoli o difficili da controllare, e che
I’uomo spesso agisce senza piena consapevolezza o controllo delle proprie
motivazioni interiori.

Nell’analizzare in termini di conflitto e tensione la dinamica dell’anima
e, in particolare, nel considerare come I’anima sia attraversata da tale tensione
conflittuale e drammatica tra la parte razionale e la forza irrazionale che si
manifesta nelle passioni e nel peccato, genera una anticipazione sconcertante
di Freud.

4.4.4 La libido, parte oscura dell’anima e Freud

Se Freud descrive la psiche come composta da Es (pulsioni irrazionali),
lo (parte razionale e consapevole) e Super-lo (coscienza morale) e, in partico-
lare I’Es € una forza inconscia che spinge verso la soddisfazione immediata di
desideri, Agostino anticipa questa visione nel riconoscere che nell’anima c’é
una forza irrazionale e potente (la concupiscenza) che sfida la ragione e la vo-
lonta, generando conflitto interno.

Si instaura cosi un parallelismo tra conflitto nell’anima della ragione vs
la concupiscenza (passioni irrazionali) agostiniano e il conflitto nella psiche
tra lo ed Es (pulsioni inconsce) in Freud. In Agostino, pero, la prospettiva
teologico-morale, in quanto la forza irrazionale potrebbe avere la meglio, do-
minando I’uomo e portandolo al peccato. In Freud la prospettiva € neutra, nel
senso che le forze inconsce che guidano il comportamento e i desideri in
Freud, senza, pero, tingersi di sfumature etiche.

Freud, peraltro, utilizza una terminologia piu precisa in senso tecnico e,
mentre Agostino parla di tensione tra consapevolezza e impulsi nascosti, in
Freud si parla di psicodinamica, cioé incontro-scontro tra conscio e inconscio.

Il termine centrale e diventato famoso per la sua pregnanza € Libido.
Esso é ricorrente in entrambi i pensatori.

77



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

Il termine & centrale e ricorrente sia in Agostino che in Freud®. Bonner
ha studiato I’utilizzo del termine in tutte le opere del filosofo e nelle sole Con-
fessiones, libido ricorre 27 volte®. Bonner rileva che esso, spesso, & inter-
cambiabile con il termine concupiscientia, in riferimento al desiderio sessua-
le, ma Agostino usa “libido” anche per tipi di desideri non strettamente ses-
suali. In ogni caso I’interpretazione della libido come segno del disordine in-
trodotto dal peccato originale e pacifica. Nelle Confessiones, infatti, Agostino
descrive piu tipi di libido.

Enumera la libido peccandi (il desiderio del peccato stesso), in partico-
lare nell’episodio del furto delle pere®; offre una riflessione sulla libido
amandi, la passione disordinata per I’amore umano®; descrive la libido carna-
lis come forza che lo trattiene dal convertirsi definitivamente (“la vecchia abi-
tudine mi tirava per la veste di carne”)®’. Qui libido assume un valore esisten-
ziale e spirituale: e la forza dell’abitudine al peccato, la passione che impedi-
sce la liberta interiore.

Nel De civitate Dei abbiamo un’analisi piu sistematica della libido.
Agostino opera una distinzione tra libido dominandi (desiderio di dominio),
libido sciendi (desiderio di sapere) e libido sentiendi (desiderio dei piaceri
sensibili)® e chiude con una riflessione sulla libido sexualis, interpretandola
come conseguenza del peccato originale. Agostino sottolinea, infatti, come,

% Freud non cita mai direttamente Agostino quando parla di libido. Lo psicologo austriaco usa
il termine libido sin dai primi scritti psicoanalitici (a partire da Tre saggi sulla teoria sessuale
del 1905), ma la sua fonte diretta non & Agostino bensi la tradizione medica e psicologica mo-
derna, in particolare: Fechner, Herbart e soprattutto Jung, che fino al 1912 condivideva con
Freud I’uso del termine libido in senso energetico e psichico. Freud trova il modello filosofico
della pulsione e della forza vitale anche in Schopenhauer e, piu indietro, si collega all’uso di
libido in Cicerone, Lucrezio, Seneca, Ovidio, e nei testi latini classici, da cui il termine era gia
entrato nella lingua scientifica europea (soprattutto tedesca e francese) come “appetito sessua-
le”. 1l legame con Agostino € tematico e, nonostante il fatto che Freud non lo citi esplicita-
mente, molti studiosi (per esempio Paul Ricoeur in De I’interprétation, 1965, o Erich Fromm,
e, piu recentemente, Jean-Frangois Marquet e Ilse Grubrich-Simitis) hanno messo in evidenza
la sconcertante identita contenutistica e funzionale: per Agostino la libido € una forza interiore
che trascina I’anima, e per Freud la libido € I’energia pulsionale dell’inconscio. La continuita,
quindi, e da intendersi come retrospettiva e concettuale e non filologica.

% G. BONNER, Libido and Concupiscentia in St Augustine, in “Studia Patristica”, VI (1962),
pp. 303-314. Inoltre, Bonner ha incluso questo saggio nella sua raccolta: God’s Decree and
Man’s Destiny: Studies on the Thought of Augustine of Hippo, Variorun Reprints, London
1987.

% AGOSTINO, Confessiones, lib. Il, 1-10, in PL, cit.

% vi, lib. V1, 11-15.

vi, lib. VIII, 5-12.

%1D., De Civitate Dei, XIV, 15-16, in PL, cit.

78



DARIO SESSA

prima della caduta, la sessualita fosse sotto il controllo della ragione, mentre
dopo il peccato originale & segnata da una ribellione del corpo®. Qui libido
diventa la categoria chiave per comprendere la condizione umana decaduta e
la storia delle due citta (la “Citta di Dio” e la “Citta dell’'uomo”).

Nel De nuptiis et concupiscentia Agostino affronta direttamente la libi-
do sexualis come effetto del peccato originale, anche nei coniugi legittimi. La
libido non costituisce peccato in sé, ma importa un disordine della natura
umana: il segno visibile della ferita del peccato®. Qui si vede la distinzione
fra il bene del matrimonio (bonum coniugale) e il disordine della libido che lo
accompagna inevitabilmente.

Nel De Genesi ad litteram tratta la libido carnalis nel contesto della
creazione e della caduta: prima del peccato, I’unione sessuale sarebbe stata
regolata dalla volonta; dopo la caduta, nasce la libido come movimento del
corpo indipendente dalla ragione!®®. Altri riferimenti li troviamo nel De Trini-
tate, in cui la libido é vista come una forma di amore disordinato (amor priva-
tus) contrapposto all’amore ordinato (amor Dei)!? e nelle Retractationes®.

Per Agostino, la libido non ¢ tanto una “energia sessuale”, come € inte-
sa in senso moderno, ma piu in generale un desiderio, una passione interiore
che muove I’anima verso qualcosa. E spesso legata al desiderio disordinato o
eccessivo, soprattutto nei confronti dei beni terreni e carnali. Essa € una sorta
di “spinta dall’interno”, che viene spesso interscambiata con il termine “con-
cupiscenza” (concupiscentia), ossia la brama o I’attrazione sensuale e passio-
nale che, a causa del peccato originale, ha corrotto la natura umana. Agostino
la vede come una forza irrazionale e spesso negativa che allontana I’uomo da
Dio. Di qui la dimensione morale e spirituale che essa inevitabilmente assu-

% vi, XIV, 23-26.

100 Cfr. ID., De nuptiis et concupiscentia, lib. 1, 23-31 e lib. 11, 10-15 (PL, vol. 44, coll. 413-
467). Agostino spiega che la libido non é peccato in sé, ma & una penalita conseguente alla
colpa (una “malattia” della natura). Anche nei rapporti coniugali legittimi, essa rimane come
elemento di disordine e di resistenza alla volonta razionale. E il segno visibile della ferita pro-
dotta dal peccato originale, che ha compromesso I’armonia originaria tra ragione e desiderio.
In particolare nel lib. Il, capp. 10-15 Agostino approfondisce ulteriormente la natura ambigua
della concupiscentia, distinguendo tra I’'uso buono del matrimonio (quando & ordinato alla
procreazione) e la libido come moto disordinato dell’anima e del corpo. Pur non essendo pec-
caminosa in sé nei coniugi legittimi, essa resta un “vulnus naturae”, una ferita che testimonia
la condizione decaduta dell’uomo.

01 v, lib. 1X, 3-9.

102 v, lib. X11, 12-15.

103 1D., Retractationes, lib. I, 10 (Retractationum libri duo, in PL, vol. 32, coll. 583-662).

79



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

me: la libido, o concupiscenza, & un desiderio disordinato che va domato e
trasformato in amore ordinato verso Dio e il bene.

Porta al peccato in quanto, parafrasando le espressioni di Agostino, la
concupiscenza ¢ il desiderio che non trova pace se non nella cosa che deside-
ra, benché sia essa stessa causa di inquietudine’®*. Domare il desiderio per
tornare a Dio, mentre il vero amore e quello che ama non per possedere, ma
per farsi possedere da Dio. Il cammino spirituale, quindi, consiste nel tra-
sformare questi desideri, portandoli a un amore ordinato, cioe rivolto a Dio.

Il termine libido e uno dei concetti cardine anche della teoria psicoana-
litica freudiana. Dalla sua prima elaborazione alla fine del X1X secolo fino al-
le successive rielaborazioni negli anni Venti, Freud utilizza il concetto di libi-
do per descrivere I’energia pulsionale che sottende I’intera vita psichica
dell’essere umano. La libido, originariamente legata alla sessualita, si amplia
nel tempo fino a comprendere la totalita delle manifestazioni dell’energia psi-
chica, ponendosi al centro del conflitto tra Eros e Thanatos.

Freud introduce il concetto di libido nel contesto delle sue ricerche
sull’isteria e le nevrosi. Ne Tre saggi sulla teoria sessuale (1905), definisce la
libido come “I’energia, considerata come grandezza quantitativa, delle pul-
sioni sessuali”'%. Questa definizione segna un passaggio decisivo: la sessuali-
ta non é piu confinata all’ambito genitale adulto, ma diviene un principio ge-
nerale di funzionamento psichico. Freud afferma, infatti, che: “Chiamiamo li-
bido I’energia dell’istinto sessuale, e diamo a questo istinto la stessa estensio-
ne che la lingua corrente da al concetto di amore”'%. In questo senso, la libido
e la forma specifica dell’energia pulsionale che anima I’attivita psichica
dell’individuo, orientandolo verso la ricerca del piacere.

La libido, pero, si sviluppa e si trasforma. Nei citati Tre saggi, Freud
individua uno sviluppo della libido attraverso fasi psicosessuali (orale, anale,
fallica, nonché latenza, genitale), che riflettono I’evoluzione del soggetto nel

194|D., Confessiones, lib. XIII, 14, in PL, cit.

1055, FREUD, Tre saggi sulla teoria sessuale, tr. it., in Opere, cit., vol. 1V, pp. 35-145. Qui p.
49. Cfr. PETER GAY, Freud: A Life for Our Time, W. W. Norton & Company, 1988, Part Il,
cap. IV “A map for sexuality”.

06 Tvi, p. 50. Cfr. pure “Per libido intendiamo I’energia delle pulsioni sessuali.”
(Introduzione alla psicoanalisi, capitolo VIII) “Unter Libido verstehen wir die Energie der se-
xuellen Triebe”. “Die Libido ist die Lebensenergie, der Antrieb aller psychischen Aktivi-
taten”. Libido ¢, quindi, intesa come energia psichica: “La libido ¢ I’energia vitale, motore di
tutte le attivita psichiche”. Questo concetto ¢ ripreso in molti scritti di Freud, in cui emerge la
dinamica tra Es, lo e Super-Io, tanto che in L’Io e I’Es, 1923 I’L’Es ¢& visto come “il serbatoio
delle pulsioni”, soprattutto sessuali, che si manifestano come libido.

80



DARIO SESSA

suo rapporto con I’oggetto del desiderio. La libido, in queste fasi, si investe su
oggetti diversi e subisce spostamenti e sublimazioni.

Nel saggio Introduzione al narcisismo (1914), Freud rielabora ulterior-
mente il concetto, distinguendo tra “libido dell’Io” e “libido oggettuale™. La
prima riguarda I’investimento libidico rivolto al Sé, la seconda quello rivolto
agli oggetti esterni: “La libido puo essere rivolta sia verso 1’1o sia verso gli
oggetti esterni. Quando é diretta all’lo, parliamo di narcisismo; quando e di-
retta a un oggetto, di amore oggettuale™%’.

Questo passaggio segna I’ingresso della libido nel cuore del conflitto
psichico: I’equilibrio tra investimento su di sé e sull’altro € cio che determina
la salute o la patologia del soggetto.

Nell’ultima fase del suo pensiero, in Al di la del principio di piacere
(1920), Freud introduce una nuova polarita pulsionale: pulsioni di vita (Eros)
e pulsioni di morte (Thanatos). La libido diventa allora I’espressione energe-
tica di Eros, la forza che tende a conservare, unire e creare: “Eros tende a
combinare in unita sempre piu vaste cio che e vivente; I’altra pulsione, al con-
trario, tende a dissolvere queste unita e ricondurre la vita allo stato inorgani-
00”108.

La libido, in questa visione, non e piu soltanto energia sessuale, ma la
forza vitale universale che si oppone alla distruzione, esprimendo il principio
di coesione della psiche e dell’esistenza stessa.

Il concetto di libido in Freud, pertanto, attraversa I’intera costruzione
teorica della psicoanalisi, trasformandosi da energia sessuale a principio ener-
getico generale della vita psichica. Dalla sessualita infantile al narcisismo, fi-
no alla lotta cosmica tra Eros e Thanatos, la libido costituisce il filo condutto-
re che unisce le diverse fasi del pensiero freudiano, mantenendo intatta la sua
funzione di spiegare I’origine e la dinamica del desiderio umano.

Freud sviluppa il concetto di libido come una energia psichica legata al-
la pulsione sessuale e alla spinta vitale in generale. E una forza dinamica. mo-
trice inconscia che alimenta il comportamento umano. Essa, nella prospettiva
freudiana, quindi, spinge verso la soddisfazione dei desideri sessuali, ma an-
che verso altre forme di gratificazione e sviluppo della personalita. Solo ini-
zialmente, infatti, Freud usa il termine in un’accezione prevalentemente ses-
suale, ma successivamente il concetto si amplia, includendo altre forme di
energia psichica e affettiva.

1075, FREUD, Introduzione al narcisismo, in Opere, cit., vol. VII, pp. 465-490. Qui p. 468.
18D, Al di la del principio di piacere, in Opere, cit., vol. IX, pp. 311-372. Qui p. 323.

81



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

Se in Agostino, all’interno della dialettica desiderio/passione interiore,
la concupiscenza e vista come forza disordinata e peccaminosa, in Freud e
forza neutra, motrice di comportamento e sviluppo psichico. Alla dimensione
morale e spirituale in Agostino si contrappone la dimensione psicodinamica e
psicologica in Freud.

In Freud la finalita non &€ domare la libido per amore ordinato a Dio, ma
per soddisfare le pulsioni, superando la nevrosi e raggiungendo un equilibrio
psichico.

In sintesi per Agostino “Tanta ¢ la forza della concupiscenza che, pur
sapendo che ¢ male, si lascia trascinare ad essa contro la ragione”%, per
Freud la libido e vitale e va canalizzata o sublimata, non repressa. Non e né
buona né cattiva in sé, ma genera effetti diversi a seconda della sua gestione.
Nella psicodinamica €, quindi, centrale per la salute psichica e il comporta-
mento.

In Agostino, cristiano, la teologia é sapere esplicativo dell’animo uma-
no. Per Freud, dalla formazione, fortemente positivista e laica, ¢’é profonda
diffidenza per la teologia come fonte di soluzione delle problematiche umane
e la stessa religione € vista come un’illusione. Freud stesso si definiva “un
ebreo senza fede, ma con un profondo senso della missione ebraica della veri-
ta”11%, Eppure le affinita tematiche con Agostino sono sconvolgenti e, nono-
stante la mancanza di citazioni dirette gia evidenziata, molti studiosi come
Paul Ricoeur e Jacques Derrida'!* hanno messo in luce le convergenze concet-
tuali tra Agostino e Freud*'2,

Le principali riguardano tre ambiti:

a) L’interiorita e la memoria. Agostino, nelle Confessioni, descrive la
memoria come un “grande palazzo interiore”**, Freud, analogamente, conce-
pisce la psiche come uno spazio stratificato, in cui i ricordi rimossi restano at-

109 AGOSTINO, Confessiones, lib. X111, 13, in PL, cit.

110 5 FREUD, Lettera a Pfister, 9 ottobre 1918, in S. FREUD-O. PFISTER, Briefe 1909—
1939, Rhein Verlag, Zirich 1963, sez. 1918 (tr. it., Lettere 1909-1939, Boringhieri, Torino
1966).

1113, LAPLANCHE-J.B. PONTALIS, J.-B., Enciclopedia della psicoanalisi, Einaudi, Torino
1967-1973, pp. 215-219.

12 1n particolare, & eloquente il saggio di C. MCMAHON, St. Augustine and the Theory of
Psychology, Catholic University of America Press, Washington 2020.

113 AGOSTINO, Confessiones, lib. X, 8, 12, in PL, cit.

82



DARIO SESSA

tivi nell’inconscio. In entrambi, la conoscenza di sé passa attraverso un “ri-
torno all’interno”**,

b) 1l desiderio e la sessualita. Agostino interpreta il desiderio (la concu-
piscentia) come una forza che distoglie I’anima da Dio. Freud trasforma que-
sta nozione in chiave laica e scientifica: la libido & la forza pulsionale che
orienta I’essere umano verso il piacere. Entrambi riconoscono una forza in-
terna che eccede la volonta cosciente, ma la valutano in modo opposto: per
Agostino, il desiderio e da ordinare; per Freud, da comprendere.

c) La colpa e la rimozione. Il tema agostiniano della colpa originaria
trova un’eco psicologica nel concetto freudiano di senso di colpa inconscio e
di Super-lo.

Freud stesso, in Il disagio della civilta (1930), parla del “senso di colpa
come il problema pitl importante dello sviluppo della civilta”*'> un tema che si
puo leggere come una laicizzazione della nozione cristiana di peccato.

Paul Ricoeur, parla di una “ermeneutica della sospetta affinita”, in cui
Freud e Agostino condividono la stessa “struttura dell’interiorita colpevo-
le”. Sulla stessa lunghezza d’onda abbiamo Henri de Lubac, che in Le dra-
me de [’humanisme athée, interpreta Freud come il “rovescio secolarizzato di
Agostino”'’. Ed anche Jacques Derrida, in La carte postale'!®, accosta I’atto
della confessione freudiana al modello agostiniano della parola che disvela il
sé. Freud non cita mai Agostino nei suoi scritti, ma condivide con lui una
struttura di pensiero paradossalmente “confessionale”: 1’idea che la verita
dell’uomo sia nascosta nel suo stesso desiderio. Se Agostino cerca la reden-
zione attraverso Dio, Freud cerca la liberazione attraverso I’analisi. Due vie
diverse, ma entrambe radicate in una comune esplorazione dell’interiorita.

5. Conclusioni

In conclusione, i contributi filosofici di Socrate, Platone e Agostino
d’Ippona costituiscono ancora oggi un patrimonio intellettuale imprescindibi-

1145, FREUD, L’interpretazione dei sogni, tr. it., Bollati Boringhieri, Torino; S. FREUD,
L inconscio, in Opere, cit., vol. 8; S. FREUD, Il disagio della civilta, tr. it., in Opere, cit., vol.
X, pp. 561-624.

1151D., Introduzione alla psicoanalisi, tr. it., Einaudi, 2018, p. 574.

116 p, RICOEUR, Della interpretazione. Saggio su Freud, tr. it., 1| Saggiatore, 1970, pp. 121—
126. Qui p. 121.

117 DE LUBAC H., Le drame de I'humanisme athée, Spes, Paris 1945, pp. 45-53 (tr. it., Il
dramma dell’umanesimo ateo, Jaca Book, Milano 1979).

118 DERRIDA, J., La carte postale: de Socrate a Freud et au-dela, Spes, Paris 1944, pp. 45-
53.

83



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

le per la comprensione della mente umana. Socrate, attraverso il metodo
maieutico e I’invito a “conoscere se stessi”, ha anticipato 1’importanza
dell’introspezione, fondamento di molte pratiche psicoterapeutiche contempo-
ranee.

Platone, con la sua articolazione tripartita dell’anima e la riflessione sul
dualismo tra corpo e psiche, ha offerto un modello teorico che ha influenzato
profondamente la psicologia dinamica e analitica, in particolare nelle sue let-
ture simboliche e archetipiche.

Agostino d’Ippona, invece, ha esplorato con rara profondita la soggetti-
vita della coscienza, la memoria interiore e il conflitto tra desiderio e volonta
razionale, anticipando tematiche centrali della psicologia del profondo e
dell’esistenzialismo. Le sue Confessiones possono essere lette oggi come una
sorta di autoanalisi ante litteram, in cui il linguaggio dell’anima diventa stru-
mento di rivelazione del sé piu autentico.

Questi pensatori non sono soltanto figure storiche, ma interlocutori an-
cora vivi nel dibattito attuale. La psicologia contemporanea, soprattutto nelle
sue correnti umanistiche, fenomenologiche e psicodinamiche, continua a trar-
re ispirazione dalle domande radicali che essi hanno posto sull’identita, la li-
berta interiore e la natura della coscienza. Come afferma lo psicologo James
Hillman, “non c¢’¢ psicologia senza una mitologia dell’anima”!!®, e tale mito-
logia affonda le radici proprio nella riflessione filosofica antica.

Guardare al passato, dunque, non & un esercizio di nostalgia accademi-
ca, ma un modo per riscoprire le fondamenta di una disciplina che, pur essen-
do giovane nella sua configurazione scientifica, possiede una lunga genealo-
gia di interrogativi, intuizioni e prospettive che restano ancora oggi insupera-
te.

La psicologia, pur essendo una disciplina relativamente recente nel pa-
norama scientifico, affonda le sue radici in interrogativi che I’umanita si pone
da secoli. Tra i pensatori che hanno posto le basi concettuali per una riflessio-
ne profonda sulla mente e sul comportamento umano, spiccano senza dubbio
Socrate, Platone e Agostino d’Ippona. La loro eredita filosofica continua a in-
fluenzare la psicologia contemporanea, soprattutto in quelle correnti che non
si limitano a un approccio neurobiologico, ma cercano di comprendere la
complessita dell’esperienza soggettiva, la dimensione simbolica e il senso
dell’identita personale.

119 3, HILLMAN, Re-Visioning Psychology, Harper & Row, New York 1975 (Re-Visione della
psicologia, tr. it., Adelphi, Milano 1992). Uno dei testi fondamentali della psicologia archeti-
pica, che riprende Platone e il concetto di “anima” come guida della psicologia.

84



DARIO SESSA

Socrate ha posto al centro della sua indagine I’uomo e la sua interiorita.
Il suo metodo maieutico, fondato sul dialogo e sulla ricerca della verita attra-
verso I’autoesame, rappresenta una delle prime forme di introspezione siste-
matica. L’invito a “conoscere se stessi” non ¢ solo un imperativo etico, ma
anche un presupposto epistemologico che anticipa molte pratiche della psico-
logia contemporanea, in particolare quelle di orientamento umanistico ed esi-
stenziale.

Come afferma Rollo May, “I’esplorazione del sé ¢ il primo passo verso
Iautenticita e la liberta™%,

Platone, allievo di Socrate, ha elaborato una visione della psiche che ne
distingue tre componenti - razionale, irascibile e concupiscibile - offrendo una
struttura teorica che ha influenzato profondamente la psicologia analitica e le
teorie della personalita. Il suo dualismo tra anima e corpo, pur essendo stato
superato in ambito neuroscientifico, continua a stimolare riflessioni sul rap-
porto tra pensiero razionale ed emozione, tra desiderio e controllo. Autori
contemporanei come James Hillman hanno ripreso la nozione platonica di
“anima” per sviluppare una psicologia archetipica che restituisce profondita
simbolica all’esperienza psichica?.

Agostino d’Ippona, infine, rappresenta una figura di transizione tra la
filosofia antica e la riflessione cristiana sulla soggettivita. Nelle Confessiones,
I’introspezione raggiunge un livello di complessita senza precedenti: la me-
moria, la volonta e il senso del peccato vengono analizzati come dinamiche
interiori che anticipano in modo sorprendente alcune tematiche della psicolo-
gia del profondo. La sua concezione dell’interiorita come luogo di incontro
tra il sé e Dio ha influenzato non solo la mistica cristiana, ma anche quella
parte della psicologia che si interroga sul significato spirituale dell’esistenza,
come dimostrano le opere di Viktor Frankl e Carl Gustav Jung.

Questi tre pensatori hanno affrontato, ciascuno a suo modo, temi cen-
trali che restano al cuore della riflessione psicologica odierna: I’identita, la
coscienza, il conflitto interiore, il senso della vita. La psicologia moderna, an-
che nei suoi sviluppi piu recenti, non puo fare a meno di confrontarsi con
questa tradizione.

120 R MAY, Larte del counseling, Astrolabio, Roma 1992, “I’esplorazione del sé & il primo
passo verso I’autenticita e la liberta”, p. 34.

121 3. HILLMAN, Re-Visione della psicologia, cit., (. Cfr. in particolare «La personificazione
in Freud e in Jung» (p. 56 e segg.) e «Digressione sul “ritorno alla Grecia”» (p. 72 e segg.).

85



La pista dell interiorita: dalla filosofia antica alla psicologia contemporanea

Come ha sottolineato Pierre Hadot, la filosofia antica non era solo teo-
ria, ma un esercizio spirituale, una “pratica trasformativa” - una definizione
che potrebbe applicarsi anche a molte forme di psicoterapia attuale??.

In un’epoca in cui la scienza tende a frammentare 1’umano in dati e
modelli, il pensiero filosofico di Socrate, Platone e Agostino ci ricorda che
I’uomo & molto pit della somma dei suoi comportamenti osservabili. E un es-
sere dotato di interiorita, di domande radicali, di una tensione verso il senso.
E se e vero che la psicologia si propone di studiare la mente e il comporta-
mento, allora non puo esimersi dal dialogare con quei filosofi che, per primi,
hanno posto al centro della loro indagine il mistero dell’anima umana.

122 p. HADOT, Esercizi spirituali e filosofia antica, cit., (Exercices spirituels et philosophie
antique del 1981) ed ¢ poi ripreso e ampliato in Qu est-ce que la philosophie antique?, Galli-
mard, Paris 1995 (tr. it. Che cos ¢ la filosofia antica?, Einaudi, Torino 1998).

86



MARIA ROSARIA CIRELLA

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita” e para-
digma di “sinodalita”

di Maria Rosaria Cirella

@li sposi Priscilla/Prisca e Aquila sono identificati nel NT come “collabora-
tori” dell’apostolo Paolo e costituiscono un modello di comunione ecclesiale
e di testimonianza missionaria, incarnando nella chiesa delle origini una si-
nergia esemplare tra vita familiare e servizio apostolico, coniugando la comu-
nione sponsale con I’impegno missionario.

Essi rappresentano, di fatto, I’unica testimonianza esplicita di coppia
missionaria nel NT. La loro presenza risulta particolarmente significativa: ci-
tati sempre insieme, per ben tre volte negli Atti degli apostoli e altre tre nelle
lettere paoline, la loro menzione non é casuale, ma riflette il loro ruolo di cor-
responsabilita attiva nell’ospitalita, nella formazione e nell’evangelizzazione.
| testi biblici attestano, infatti, la loro presenza dinamica e itinerante in svaria-
te comunita cristiane come Corinto, Efeso e Roma, evidenziando I’efficacia e
i frutti della loro rete di relazioni comunitarie: ecco perché possono essere
qualificati come icona di quella che é definita “chiesa domestica in uscita” e
paradigma di “sinodalita”.

La loro testimonianza e preziosa e fondamentale per la comprensione
della vita nella chiesa delle origini, configurandosi come espressione concreta
della sinodalita, intesa come processo dinamico e principio costitutivo della
chiesa di comunione, che implica partecipazione condivisa, corresponsabilita,
discernimento comunitario, camminare insieme nella missione. La loro dimo-
ra ha funzionato come un vero e proprio “laboratorio” di comunione e di ser-
vizio alla missione evangelica.

In particolare, Priscilla e Aquila offrono un modello biblico di sinodali-
ta coniugale, in quanto in loro emergono i tratti di una comunita cristiana si-
nodale e missionaria, che converge, si raduna insieme ed € orientata
all’annuncio e alla missione; questo si manifesta nell’ascolto reciproco, nella
partecipazione, nella corresponsabilita e accoglienza della diversita e dei doni
di ciascuno:

! Priscilla & il nome preferito da Luca negli Atti degli Apostoli rispetto a Prisca, usato da
Paolo.

87



La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita”

«La Chiesa sinodale pud essere descritta ricorrendo all’immagine
dell’orchestra: la varieta degli strumenti € necessaria per dare vita
alla bellezza e all’armonia della musica, al cui interno la voce di
ciascuno mantiene i propri tratti distintivi a servizio della missione
comune»?,

Il presente contributo si propone di esaminare criticamente la traiettoria
comunitaria e missionaria della coppia formata da Priscilla e Aquila. Attra-
verso una metodologia di analisi esegetica dei dati biblici e la sintesi di in-
formazioni storiche essenziali, I’indagine mira a identificare e delineare tre
dimensioni salienti del loro modello di vita e apostolato sinodale:

a) La sinodalita domestica, cioé I’esperienza della comunione anzitutto
individuata e tematizzata all’interno del loro nucleo familiare (oikos), confi-
gurato come uno spazio primario di koinonia (comunione);

b) La sinodalita come paradigma di “chiesa domestica in uscita”, foca-
lizzata sull’annuncio (kérygma) e sull’impegno missionario;

c) L’edificazione di reti inter-ecclesiali, cioe il loro ruolo attivo
nell’intessere e mantenere reti di relazioni strategiche all’interno delle diverse
comunita cristiane e tra di esse, contribuendo alla coesione e alla diffusione
del VVangelo.

1. Priscilla e Aquila: storia di una “famiglia missionaria”

La documentazione relativa a Priscilla e Aquila nel NT € circoscritta a
sei occorrenze testuali, localizzate principalmente in due contesti biblici di-
stinti: negli Atti degli Apostoli ci sono tre citazioni contenute nel capitolo 18,
che descrivono il loro incontro con Paolo durante il suo secondo viaggio mis-
sionario e la loro successiva collaborazione sinergica (synergia) nel ministero
apostolico.

Nelle Epistole Paoline, troviamo altri tre passaggi, collocati nelle sezio-
ni dei saluti finali di altrettante lettere di Paolo, i quali, pur essendo brevi, ri-
vestono un’importanza non marginale per la ricostruzione del loro profilo.
Nonostante la natura frammentaria e numericamente limitata dei riferimenti,
essi si rivelano essenziali e altamente significativi per tracciare I’impronta la-
sciata dalla coppia.

2 Documento Finale della Seconda Sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del
Sinodo dei VVescovi (2-27 ottobre 2024) “Per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione,
missione”, n. 42.

88



MARIA ROSARIA CIRELLA

Questi dati testuali, sebbene parziali, consentono di ricostruire e inferire
diversi aspetti cruciali della loro esperienza: le loro scelte di vita, la dinamica
della comunione sponsale e, in particolare, i tratti distintivi del loro coinvol-
gimento attivo nella chiesa nascente.

2. Le fonti bibliche
2.1 Atti degli Apostoli 18

Il capitolo 18 degli Atti degli apostoli® costituisce la fonte primaria per
la comprensione del ministero della coppia e della “chiesa domestica”:

“Gli Atti ci fanno intuire 1’importanza della casa e del relativo
gruppo familiare come soggetti determinanti per la costruzione e la
costituzione della comunita cristiana; mostrano infatti come
I’ambiente domestico € il luogo dove la comunita cristiana scopre la
propria dignita, che € quella di non essere soltanto un gruppo radu-
nato, bensi ekklésia, vale a dire: assemblea convocata dal Padre nel
nome di Gesu, chiamata a condividere una medesima fede e a vive-

re la comunione dei cuori nello Spirito™.

Questo testo non solo documenta e descrive I’incontro della coppia con
I’apostolo Paolo a Corinto, ma narra anche la “storia di una famiglia missio-
naria™, ripercorrendo alcune tappe cruciali del loro itinerario apostolico.
L’evangelista Luca dedica, infatti, uno spazio significativo alla coppia nel re-
soconto del secondo viaggio missionario di Paolo, evidenziando il loro pre-
zioso contributo e coinvolgimento strategico nella missione.

3 Cfr. A. SACCHI, Alle origini della missione. Atti degli apostoli, Youcanprint, Milano 2014;
J.A. FITZMYER, Gli Atti degli Apostoli. Introduzione e commento, Queriniana, Brescia 2003;
C. K. BARRETT, Atti degli apostoli. Commento ai capp. 15-28, vol. 2, Paideia Editrice,
Brescia 2005; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli apostoli. Commento ai capp. 9,1-28,31, Parte Il,
Paideia, Brescia 1986; G. ROSSE, Atti degli Apostoli. Commento esegetico e teologico, Citta
Nuova, Roma 1998; ID., Atti degli apostoli. Introduzione, traduzione e commento, San Paolo,
Milano 2010; J. DUPONT, Teologia della chiesa negli Atti degli apostoli, EDB, Bologna
2015; D. MARGUERAT, Gli Atti degli apostoli, 2. At 13-28 , EDB, Bologna 2015.

4 G. VIVALDELLLI, Famiglia, in G. PEREGO — G. RAVASI (a cura di), Temi teologici della
Bibbia, San Paolo, Milano 2010, p. 475.

5 Cfr. L. MAZZINGHI, Priscilla e Aquila. Una coppia al servizio del vangelo, in “Incontri”,
a. VIl (2016), n.16, p. 12.

89



La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita”

Abbiamo poi I’incontro con Paolo a Corinto e dati biografici (18,1-3). Il
testo di Atti 18,1-3 fornisce i dati essenziali sulla loro identita e circostanze:

«* Dopo questi fatti Paolo lascio Atene e si reco a Corinto. 2Qui tro-
vO un Giudeo di nome Aquila, nativo del Ponto, arrivato poco pri-
ma dall’Italia, con la moglie Priscilla, in seguito all’ordine di Clau-
dio che allontanava da Roma tutti i Giudei. Paolo si reco da loro e,
poiché erano del medesimo mestiere, si stabili in casa loro e lavora-
va. Di mestiere, infatti, erano fabbricanti di tende».

Dall’analisi di questi versetti, si possono desumere alcuni aspetti chia-
ve, come I’origine geografica e la migrazione da Roma, I’incontro con Paolo
e la professione condivisa:

a) ldentita coniugale: Priscilla/Prisca® e Aquila erano una coppia di
Sposi;

b) Origine e diaspora: originari del Ponto, erano giudei della diaspora,
divenuti probabilmente tra i primi credenti in Cristo a Roma. Furono costretti
a migrare da Roma in seguito all’editto dell’imperatore Claudio (c. 49 d.C.),
un dato storico confermato anche dallo storico Svetonio, che sottolinea la loro
condizione di esuli e migranti trasferiti a Corinto, presumibilmente per ragio-
ni professionali;

c) Professione e mobilita: la professione di “fabbricanti di tende”
(skenopoioi), condivisa con Paolo, era funzionale a una vita dinamica e itine-
rante, una caratteristica che si adattava perfettamente al ministero di Paolo e
della coppia stessa;

d) Accoglienza e koinonia professionale: Paolo viene accolto e “si uni a
loro” (prosélthe), un verbo in Atti che denota I’avvio di relazioni significative
per la diffusione del Vangelo. Il fatto che Paolo si sia “stabilito in casa loro e
lavorava”, indica non solo ospitalita, ma I’instaurazione di un legame di soli-
darieta socioeconomica e una profonda comunione di vita e di mestiere. La
loro itineranza sembra prefigurare la loro disponibilita alla successiva mobili-
ta missionaria.

Il racconto prosegue con la loro successiva tappa missionaria da Corin-
to ad Efeso, accompagnando Paolo (18,18-19):

6 C’¢ un dibattito sulle origini di Priscilla, che gira intorno a due possibilita: era una giudea per
nascita oppure una gentile convertitasi al giudaismo. Cfr. G. BOCCACCINI, Le tre vie di
salvezza di Paolo | ebreo. L apostolo die gentili nel giudaismo del I secolo, Claudiana, Torino
2022, pp. 50-53.

90



MARIA ROSARIA CIRELLA

«'8Paolo si trattenne ancora diversi giorni, poi prese congedo dai
fratelli e s’imbarco diretto in Siria, in compagnia di Priscilla e
Aquila. A Cencre si era rasato il capo a causa di un voto che aveva
fatto. 1°Giunsero a Efeso, dove lascio i due coniugi e, entrato nella
sinagoga, si mise a discutere con i Giudei».

Questo segmento delinea la presenza itinerante della coppia che affian-
ca Paolo. Il loro essere “lasciati” ad Efeso da Paolo suggerisce 1’affidamento
di una missione di continuita, segnando una tappa cruciale. Qui comprendia-
mo che il servizio dei due coniugi “(...) non si limita all’offrire ospitalita
all’apostolo; con lui, Aquila e Priscilla si impegnano in una vera e propria
opera missionaria”’, sono insieme “annunciatori della Parola di Dio”.

L’incontro con Paolo si configura, quindi, come un momento di svolta
provvidenziale per la coppia, che da questo momento diviene attivamente
protagonista della missione evangelica®, operando nella condivisione e comu-
nicazione del vangelo, in sinergia ma anche con autonomia rispetto
all’apostolo:

“E possibile pensare che i due abbiano compreso come la loro vita
di coppia poteva aprirsi a qualcosa di diverso e di piu grande del lo-
ro lavoro quotidiano. Una missione al servizio del Vangelo della
quale Luca, nei versetti che ancora seguono (At 18,23-26) ci offre
un piccolo e concreto assaggio [...]"°.

Successivamente troviamo I’episodio chiave che evidenzia il loro ruolo
formativo e didattico (modello pedagogico-sinodale) e che si verifica ad Efe-
so con I’incontro con Apollo (18, 24-26)

«**Arrivo a Efeso un Giudeo, di nome Apollo, nativo di Alessan-
dria, uomo colto, esperto nelle Scritture. °Questi era stato istruito
nella via del Signore e, con animo ispirato, parlava e insegnava con
accuratezza cio che si riferiva a Gesl, sebbene conoscesse soltanto
il battesimo di Giovanni. 2°Egli comincio a parlare con franchezza
nella sinagoga. Priscilla e Aquila lo ascoltarono, poi lo presero con
sé e gli esposero con maggiore accuratezza la via di Dio. ?’Poiché
egli desiderava passare in Acaia, i fratelli lo incoraggiarono e scris-

"L. MAZZINGHI, Priscilla e Aquila. Una coppia al servizio del vangelo, cit., p. 13.

8 Cfr. C.G. MULLER, Priska und Aquila. Der Weg eines Ehepaares und die paulinische
Mission, in “Miinchener Theologische Zeitschrift”, n. 54 (2003), pp. 195-210: afferma che
Priscilla e Aquila sono solo una delle tante coppie missionarie.

° L. MAZZINGHI, Priscilla e Aquila. Una coppia al servizio del vangelo, cit., p. 13.

91



La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita”

sero ai discepoli di fargli buona accoglienza. Giunto la, fu molto
utile a quelli che, per opera della grazia, erano divenuti creden-
ti. 2Confutava infatti vigorosamente i Giudei, dimostrando pubbli-
camente attraverso le Scritture che Gesu € il Cristo».

In questo contesto, la coppia assume un ruolo di collaborazione nella
formazione (didaché) di Apollo, un giudeo alessandrino descritto come erudi-
to e colto, conoscitore della Sacra Scrittura, ma con una preparazione teologi-
ca parziale e incompleta; conosceva, infatti, solo il battesimo di Giovanni, per
cui era bisognoso di cure pastorali.

Per completare la formazione di Apollo, se ne prendono cura insieme
secondo un “modello pedagogico relazionale e sinodale”: in primo luogo lo
“ascoltarono e lo presero con sé” (proslambano), verbi che suggeriscono e
implicano un atto di sollecitudine intima e accoglienza discreta; queste azioni
sono caratteristiche dell’ambiente domestico di una kat oikon ekklesia, per-
mettono un’istruzione in un contesto relazionale e non conflittuale.

La casa, in quanto “cantiere dell’ospitalita”, offre quell’ambiente inti-
mo e affettivo in cui le relazioni significative fioriscono. Questo modello po-
ne I’antropologia della relazione al centro della mediazione pedagogica, in
contrasto con una catechesi percepita come astratta o esclusivamente dottrina-
le.

Poi “gli esposero con maggiore accuratezza la via di Dio”: il verbo di-
dasko (“insegnare/istruire”) non implica una semplice conversazione, ma un
atto formale di istruzione religiosa. L uso di questo termine evidenzia che la
casa di Aquila e Prisca fungeva da ambiente di apprendimento, capace di for-
nire una solida preparazione teologica.

L’ordine dei nomi, con la donna in testa, in un contesto didattico, € in-
terpretato dagli studiosi come un modo per onorarla, alludendo al fatto che
Priscilla si distinse particolarmente nell’ambito missionario o nella competen-
za della trasmissione del vangelo.

Il contenuto della formazione riguarda “la via di Dio”: negli Atti degli
Apostoli i credenti in Cristo sono identificati come aderenti a “La Via” (he
hodos), espressione che si trova in contesti specifici, spesso legati alla perse-
cuzione o alla difesa della fede, per definire I’identita e la missione della chie-
sa delle origini, per indicare il cammino e I’insegnamento su Gesu Cristo,
quindi un percorso e uno stile di vita dei credenti nella sequela di Cristo, in

92



MARIA ROSARIA CIRELLA

costante movimento, come il cammino della Parola che “fa la sua via” da Ge-
rusalemme fino a Roma (cfr. 28,31)%.

2.2 1Cor 16, 19: saluti

L’ importanza ministeriale della coppia é ulteriormente convalidata dai
saluti finali nelle Lettere Paoline, dove la loro casa viene formalmente identi-
ficata come centro di aggregazione. Il passaggio chiave definisce la loro di-
mora come luogo di raduno della comunita cristiana:

«19_e comunita dell’ Asia vi salutano. Vi salutano molto nel Signore
Aquila e Prisca, con la comunita che si raduna nella loro casa.

Questa attestazione redatta da Paolo, molto probabilmente da Efeso, de-
finisce e qualifica la loro dimora come una “chiesa domestica”, “he kat’dikon
ekklesia” (1Cor 16, 19; Rm 16, 5; cfr. anche Fm 2; Col 4, 15).

Il termine ekklesia - che in greco denota I’assemblea o la convocazione
- applicato alla sfera domestica (kat ‘oikon) non indica una semplice riunione,
ma la formula tecnica utilizzata per identificare le prime comunita cristiane
che trovavano nella casa il loro spazio primario di raduno, di catechesi (dida-
ché) e di funzione cultuale (leiturgia).

L ospitalita (philoxenia) e I’accoglienza esercitate da Priscilla e Aquila
trascendevano il gesto privato, assumendo una valenza ecclesiologica, tra-

10 Cfr. At 9, 2: missione di Saulo prima della conversione (“Egli si reco dal sommo sacerdote e
gli chiese lettere per le sinagoghe di Damasco, al fine di potervi condurre in catene a Gerusa-
lemme uomini e donne, seguaci della via, che avesse trovato™); At 19, 9: il ministero di Paolo
a Efeso (“Ma, poiché alcuni si ostinavano e si rifiutavano di credere, parlando male della via
davanti all’assemblea, egli si stacco da loro...”); At 19, 23: il tumulto degli argentieri di Efeso
(“Avvenne in quel tempo un grande tumulto a causa della via™); At 22, 4: il discorso di difesa
di Paolo a Gerusalemme (“lo perseguitai a morte questa via, legando e mettendo in carcere
uomini e donne”); At 24, 14: la difesa di Paolo davanti al governatore Felice (“Ti dichiaro in-
vece questo: io adoro il Dio dei miei padri, seguendo quella via che essi chiamano setta, cre-
dendo in tutto cio che & conforme alla Legge e sta scritto nei Profeti”). At 24, 22: riferimento
indiretto di Felice (“Allora Felice, che era assai bene informato intorno a questa via, li conge-
do dicendo: «Quando verra il tribuno Lisia, deciderd in merito alle vostre questioni™).

1 Cfr. C. OSIEK - M.Y. MACDONALD, Il ruolo delle donne nel cristianesimo delle origini.
Indagine sulle chiese domestiche, San Paolo, Roma 2007; M.F. BASLEZ, La chiesa nelle
case. Storia delle prime comunita cristiane, Queriniana, Brescia 2024; C. CARRETTO,
Famiglia piccola chiesa, A.V.E., Roma 1988; R. PENNA, La chiesa di Roma prima di Pietro
e Paolo, in “Rivista Biblica Italiana”, n. 48 (2000), pp. 165-188; quest’ultimo biblista
sottolinea come la chiesa domestica di Aquila e Priscilla a Roma fosse una delle prime realta
cristiane della capitale, precedente all’arrivo ufficiale di Pietro e Paolo.

93



La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita”

sformando la loro casa in un centro nevralgico per I’ascolto della Parola e la
celebrazione eucaristica. Questa dinamica evidenzia il ruolo strutturante e
propulsivo della famiglia nel cristianesimo delle origini. Come sottolineato da
Benedetto XVI, I’accoglienza nella propria dimora conferiva a questa coppia
una funzione essenziale nella vita comunitaria:

«Veniamo cosi a sapere del ruolo importantissimo che questa cop-
pia svolse nell’ambito della Chiesa primitiva: quello cioé di acco-
gliere nella propria casa il gruppo dei cristiani locali, quando essi si
radunavano per ascoltare la Parola di Dio e per celebrare
I’Eucaristia. E proprio quel tipo di adunanza che & detto in greco
“ekklesia” - la parola latina ¢ “ecclesia”, quella italiana “chiesa” -
che vuol dire convocazione, assemblea, adunanza. Nella casa di
Aquila e Priscilla, quindi, si riunisce la Chiesa, la convocazione di
Cristo, che celebra qui i sacri Misteri. E cosi possiamo vedere la na-
scita proprio della realta della Chiesa nelle case dei credenti»*?,

2.3 Rm 16,3-5: saluti

Il capitolo 16 della Lettera ai Romani, essendo in gran parte una lista di
saluti per i tanti collaboratori e collaboratrici di Paolo, costituisce un docu-
mento eccezionale per la ricostruzione della rete di relazioni e delle dinami-
che all’interno del cristianesimo primitivo. Colpisce in particolare I’evidenza
delle “chiese domestiche” (ekklesia kat ‘oikon) e il ruolo preminente di Priscil-
la e Aquila, menzionati per primi, dei quali Paolo sottolinea tre aspetti crucia-
li:

«Salutate Prisca/Priscilla e Aquila, miei collaboratori in Cristo Ge-
su. Essi per salvarmi la vita hanno rischiato la loro testa, e a loro
non io soltanto sono grato, ma tutte le chiese del mondo pagano.
Salutate anche la comunita che si riunisce nella loro casa».

Paolo chiama Priscilla e Aquila con la qualifica e il titolo synergoi3,
che indica il loro essere “collaboratori nella diffusione del vangelo”, sottoli-

12 BENEDETTO XVI, Udienza del 7 febbraio 2007 Aquila e Priscilla, in La Santa Sede,
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2007/documents/hf_ben-
xvi_aud_20070207.html.

13 Cfr. G. BERTRAM, Sunergoi, in Grande Lessico del NT, vol. XIlI, Paideia, Brescia 1981,
coll. 199-212; W. H. OLLRONG, Sunergoi, in H. BALZ-G. SCHNEIDER, Dizionario
esegetico del NT, Paideia, Brescia 2004, coll. 1489-1491; E. EARLE ELLIS, Collaboratori,

94


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2007/documents/hf_ben-xvi_aud_20070207.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2007/documents/hf_ben-xvi_aud_20070207.html

MARIA ROSARIA CIRELLA

nea la sinergia, il loro essere cooperatori, “titolo che conferma quanto gia la-
sciavano intendere gli Atti degli apostoli circa la sinergia (il termine italiano
pil vicino a synergoi) che fra i tre si era stabilita nel campo dell’annunzio
evangelico”?; indica la partecipazione piena e coessenziale alla missione alla
diffusione del vangelo.

E anche un titolo di fiducia, riservato da Paolo ai suoi collaboratori piu
fidati, come Timoteo e Tito®: serve “a qualificare una persona, che con Paolo
e come Paolo lavora come incaricato di Dio all’«opera»”®, partecipa e condi-
vide la fatica, la passione della missione ed evangelizzazione. La specifica-
zione “in Cristo Gesu” dimostra che la loro missione € intrinsecamente con-
divisa e fondata nella relazione cristologica, in relazione al Cristo e in comu-
nione con Cristo, non su iniziativa personale.

Inoltre, Paolo evidenzia il loro sacrificio gratuito: “Essi per salvarmi la
vita hanno rischiato la loro testa”. L’espressione “hanno sottoposto/esposto il
collo” (ton heauton trakhélon) richiama le difficolta condivise in un contesto
di ostilita e persecuzioni; & un’iperbole drammatica che attesta la radicalita
del loro impegno e I’assunzione di un pericolo mortale concreto (probabil-
mente durante i tumulti di Efeso, cfr. At 19). Il riferimento al loro servizio e il
ringraziamento merita la gratitudine non solo di Paolo, che qui usa il verbo
(eucharistéo'’), ma anche di “tutte le chiese del mondo pagano” («tutte le
Chiese dei Gentili»). Questo riconoscimento sottolinea che il loro servizio
aveva una portata universale e un impatto strategico sull’intera missione pao-
lina.

Il passaggio biblico si conclude riaffermando il ruolo domestico della
coppia: “Salutate anche la comunita che si riunisce nella loro casa”. Questa
menzione € di fondamentale importanza ecclesiologico-strutturale. La loro
casa a Roma fungeva da chiesa domestica, e I’analisi storica e biblica sugge-
risce che questa realta costituisse una delle prime formazioni cristiane nella
capitale, antecedente all’arrivo ufficiale degli Apostoli Pietro e Paolo'®. La

Paolo e i suoi, in G. HAWTHORNE-R. MARTIN- D. REID (a cura di), Dizionario di Paolo e
delle sue lettere, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1999, pp. 256-266.

14 G. BIGUZZI, Paolo e la donna, Paoline, Milano 2009, 144.

15 Cfr. 1 Tess 3, 2; 2 Cor 1, 24; Rm 1, 16-21 per Timoteo; 2 Cor 8, 23; 2 Cor 7, 6-7; 8, 6, 26-
27 per Tito.

6 W. H. OLLRONG, Sunergoi, in H. BALZ-G. SCHNEIDER, Dizionario esegetico del NT,
cit., col. 1490.

17 Unico caso in Paolo in cui questo verbo “eucharistéo” ha come destinatari diretti delle
persone.

18 Cfr. A. PITTA, Lettera ai Romani, Paoline, Milano 2001, pp. 517.

95



La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita”

presenza della loro ekklesia domestica attesta la continuita funzionale e strut-
turale del loro servizio, indipendentemente dalla loro collocazione geografica.

2.4 2 Tm 4, 19: saluti

L’ultima menzione di Priscilla e Aquila si colloca nel contesto dei saluti
finali della Seconda Lettera a Timoteo, un testo attribuito alla tradizio-
ne deuteropaolina. Questa menzione, sebbene concisa, riveste una notevole
importanza teologico-ecclesiologica:

«!9Saluta Prisca, Aquila e la famiglia di Onesiforo».

La loro inclusione in una Lettera Pastorale attesta che la coppia era or-
mai entrata a far parte della tradizione ecclesiale stabile, venendo riconosciu-
ta, anche dopo la morte o il martirio di Paolo, per la persistenza e la fedelta
del proprio ruolo. La menzione suggerisce che la coppia si trovasse nuova-
mente a Efeso (sede del ministero di Timoteo), riaffermando la loro itineranza
strategica a supporto delle comunita. L’ episodio si colloca in un momento di
isolamento e sofferenza dell’apostolo. La menzione della coppia, in questo
quadro, riafferma il loro legame indissolubile con Paolo e il loro ruolo di fe-
delta e supporto al vangelo sino alla fine. La loro costante apparizione con-
giunta, insieme alla menzione del nucleo familiare, conferma la rilevanza del
loro contesto comunitario e familiare come base per il servizio apostolico.

2.5 Rilievi sul dato scritturistico

Dall’insieme di questi dati biblici attestati negli Atti e nelle Lettere,
possiamo sintetizzare che la coppia di sposi ha vissuto in un contesto cultura-
le-religioso greco-romano del | secolo®, nel quale “ha subito diverse traversie
per il vangelo” ?%: emigrati a Roma, forse per motivi di lavoro, sono costretti a
fuggire a causa dell’editto dell’imperatore Claudio che aveva espulso i Giudei
da Roma, a Corinto dove incontrano Paolo, con il quale si spostano ad Efeso;
dai saluti delle lettere seguiamo le loro tracce tra Efeso e Roma. L’incontro
con Paolo a Corinto ¢ stato un passaggio chiave, dopo il quale vissero “anni

di attivita intensa, nei quali entrambi si dedicarono alla diffusione del vange-

19 Cfr. J.S. JEFFERS, Il mondo greco-romano all ‘epoca del Nuovo Testamento, San Paolo,
Milano 2004; G. SEGALLA, Panorama storico del Nuovo Testamento, Queriniana, Brescia
1996; R.E. BROWN, Introduzione al Nuovo Testamento, Queriniana, Brescia 2016.

2 Cfr. A. PITTA, Lettera ai Romani, Paoline, Milano 2001, pp. 517.

96



MARIA ROSARIA CIRELLA

lo”?%. La loro traiettoria, tracciata tra Roma, Corinto, Efeso e poi Roma, Efeso
dimostra che la missione cristiana non era esclusiva dell’apostolo Paolo, ma si
innestava nel tessuto della loro vita quotidiana e professionale.

Inoltre, un dato interessante & la menzione di Priscilla prima dello sposo
Aquila?? quattro volte su sei citazioni:

1) “Paolo (...) si imbarco (...) in compagnia di Priscilla e Aquila” (At
18, 18);

2) “Priscilla e Aquila lo ascoltarono (Apollo), poi lo presero con sé...”
(At 18, 26);

3) “Salutate Prisca e Aquila, miei collaboratori in Cristo Gesu” (Rm 16,
3);

4) “Saluta Prisca e Aquila (...)” (2Tm 4, 19).

E certamente una sottolineatura importante, non essendo prassi comune
del contesto?; probabilmente Priscilla ha avuto un ruolo significativo nella
comunita cristiana, si e distinta particolarmente nell’ambito missionario, forse
perché piu attiva nell’evangelizzazione e nella formazione, e per questo le
viene riconosciuto un contributo particolare nel servizio dell’annuncio della
Parola e nella formazione, anche se sempre € citata con il suo sposo e questo
ne sottolinea la comunione.

Possiamo, a questo punto, approfondire tre aspetti che emergono dai
dati emersi sugli sposi Priscilla e Aquila: Casa e famiglia “sinodale”; la Mis-
sione sinodale itinerante; Reti di relazioni e sinodalita.

3. Casa e famiglia “sinodale”

Priscilla e Aquila sono sempre insieme, la loro casa & I’esempio piu
chiaro di “chiesa domestica” nel NT, dove si vivono rapporti intimi, di comu-
nione, reciprocita, accoglienza, ospitalita. Qui la sinodalita si esprime
nell’intimita, nella quotidianita, nelle relazioni.

2L S, GUIJARRO, La prima evangelizzazione nella Chiesa delle origini, EDB, Bologna 2015,
p. 17.

22 Cfr. D.C. ARICHAEA, Who was Phoebe? Translating diakonos in Romans 16,1, in “The
Bible Translator”, n. 39 (1988), p. 402, afferma chiaramente che 1’ordine aveva un significato.
Cfr. C. REYNIER, Priscilla, una donna in primo piano, in N. CALDUCH-BENAGES (a cura
di), San Paolo e le donne, Vita e Pensiero, Milano 2019; L. MAGGI, L evangelo delle donne.
Figure femminili nel Nuovo Testamento, Claudiana, Torino 2019.

23 Per tanti studiosi le menzioni iniziali di Aquila potrebbero dipendere dal fatto che
focalizzano I’attenzione sul contesto lavorativo condiviso.

97



La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita”

La loro casa ha sempre le porte aperte, & costantemente accogliente ed
ospitale**; & luogo generativo, dimora dove condividere I’incontro con Gesi
Cristo, della fede ricevuta e donata: insieme accolgono Paolo, con cui condi-
vidono il lavoro, la vita quotidiana, e la passione per I’annuncio; come centro
pedagogico, accolgono Apollo, per completare la sua formazione, che sara
poi coinvolto nell’attivita missionaria; ospitano la comunita cristiana®, centro
per la condivisione della Parola e la trasmissione del vangelo; diventano sem-
pre piu un “punto di riferimento della comunita cristiana che si riunisce nella
loro casa”®; insieme sono stati una “risorsa fondamentale per
I’accompagnamento e la formazione™: la loro abitazione costituiva la struttura
portante della prima comunita cristiana.

La loro casa ¢ uno “spazio sinodale”, luogo di comunione; la sinodalita
e radicata nella vita quotidiana, nella dimensione domestica, nutrita dalla vita
concreta condivisa: “la salvezza da ricevere e da annunciare passa attraverso
le relazioni. La si vive e la si testimonia insieme”?’.

La coppia Priscilla e Aquila, come tutte le famiglie, ha il compito di
educare alla fede e alla comunione, offre un luogo familiare e ospitale, intimo
e affettivo, gratuito e libero, creativo e generativo, dove I’incontro con Dio si
mescola alla vita ordinaria, ai gesti quotidiani e semplici di dono reciproco,
spazio vitale e di condivisione, luogo di prossimita e di comunione. Cosi, si
esprimeva papa Francesco nel Discorso ai partecipanti all’ Assemblea Plenaria
della Pontificia Accademia delle Scienze Sociali, del 29 aprile 2022:

«E innanzi tutto all’interno della famiglia, che con il Concilio si po-
trebbe chiamare “Chiesa domestica” (LG 11), che si vive la ric-

24 Cfr. i tanti contributi sull’accoglienza e ospitalita: L. D’AYALA VALVA-L.
CREMASCHI-A. MAINARDI (a cura di), 1l dono dell ospitalita, Atti del XXV Convegno
ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa, Bose, 6-9 settembre 2017; M. DAL
CORSO (ed.), Teologia dell ‘ospitalita, Queriniana (Biblioteca di Teologia contemporanea,
196), Brescia 2019; A.M. PAPPALARDO, Chi non € ospitale non & degno di vivere.
Suggestioni per una spiritualita dell’accoglienza, EDB, Bologna 2011; M. AGIER, Lo
straniero che viene. Ripensare |’ospitalita, Raffaello Cortina Editore, Milano 2019; C. DI
SANTE, Ospitalitd/Straniero, in R. PENNA-G. PEREGO-G. RAVASI (a cura di), Temi
teologici della Bibbia, cit., pp. 926-932.

% Cfr. M.R. CIRELLA, “Reciprocita” tra Famiglia e Comunitd ecclesiale nella Sacra
Scrittura, in “Mattheus”, a. XI-XIl (2022-2023), pp. 98-113; S. ZAMBONI, Aquila e
Priscilla: Un modello di ministero laicale coniugale, in “Studia Patavina”, n. 56 (2009), fasc.
3, pp. 481-494.

2% . MAZZINGHI, Priscilla e Aquila. Una coppia al servizio del vangelo, cit., n.16, p. 15.

2" Documento Finale “Per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione”, cit., n.
154.

98



MARIA ROSARIA CIRELLA

chezza dei rapporti tra persone unite nella loro diversita di carattere,
sesso, eta e ruolo. Per questo le famiglie rappresentano un luogo
privilegiato per apprendere e sperimentare le pratiche essenziali di
una Chiesa sinodale. Nonostante le fratture e le sofferenze che le
famiglie sperimentano, restano luoghi in cui si apprende a scam-
biarsi il dono dell’amore, della fiducia, del perdono, della riconci-
liazione e della comprensione. E in famiglia che impariamo che ab-
biamo la stessa dignita, che siamo creati per la reciprocita, che ab-
biamo bisogno di essere ascoltati e che siamo capaci di ascoltare, di
discernere e decidere insieme, di accettare ed esercitare un’autorita
animata dalla carita, di essere corresponsabili e di rendere conto
delle nostre azioni. «La famiglia umanizza le persone attraverso la
relazione del “noi” e allo stesso tempo promuove le legittime diffe-
renze di ciascuno»?,

Fondamentale ¢ recuperare il significato di “casa”, perché «I’immagine
della casa evoca possibilita di accoglienza, di ospitalita e inclusione»?, e
quindi di sinodalita. 11 termine “casa” in senso biblico (dall’ebraico bait*
nell’AT e dal greco ofkos® nel NT) possiede una pluralita di significati che
vanno oltre la semplice costruzione fisica.

La casa si riferisce non solo all’abitazione o al palazzo, ma anche
all’intimita domestica, alla famiglia intesa come nucleo di persone, e persino
alla “casa di Dio”, cio¢ al Tempio. La casa e la famiglia sono viste come il
fulcro in cui I’identita, i valori di fede e la storia della salvezza vengono tra-
mandati e ricordati. E il luogo dove le relazioni umane, sia interne alla fami-
glia che con Dio, si intrecciano, riflettendo il cammino di Dio con il suo po-
polo.

L’espressione “chiesa domestica”®? usata per Priscilla e Aquila & stata
recuperata dal Concilio Vaticano 11°® e dal recente Magistero della chiesa®,

28 Jvi, n. 35.

2 1vi, n.115.

% Cfr. L.A. SCHOKEL, Dizionario di ebraico biblico, San Paolo, Cinisello Balsamo 2013,
pp. 108-110; H.A. HOFFNER, Bait, in G.J. BOTTERWECK-H. RINGGREN (a cura di),
Grande Lessico dell 'AT, Paideia, Brescia 1988, vol. I, pp. 1275-1294; La Casa, in “Parola,
Spirito e Vita”, n. 64, Dehoniane, Bologna 2011; E. JENNI-C. WESTERMANN, bait, in
Dizionario teologico dell’AT, cit., pp. 268-271.

81 0. MICHEL oikos, Casa, in G. KITTEL-G. FRIEDRICH (a cura di), Grande lessico del NT,
Paideia, Brescia 1972, vol. VIII, coll. 337-450; La Casa, in “Parola, Spirito e Vita”, cit.; P.
WEIGANDT, oikos, in H. BALZ-G. SCHNEIDER, Dizionario esegetico del NT, Paideia,
Brescia 2004, coll. 566- 573.

%2 Cfr. P. T. O’BRIEN, Chiesa, in G. HAWTHORNE-R. MARTIN-D. REID (a cura di),
Dizionario di Paolo e delle sue lettere, cit., pp. 213-226; M. COLAVITA, La chiesa

99



La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita”

per riferirsi proprio all’abitudine e all’esperienza dei primi cristiani di incon-
trarsi nelle case, come primo nucleo di quella rete di comunita che formavano
la chiesa, costituita, quindi, da piccoli nuclei familiari diventati credenti e che
pregavano insieme. Questa espressione sottolinea la vocazione profonda della
famiglia, invitandola a riscoprire la propria identitd e a prendere coscienza
della straordinaria ricchezza e responsabilita di questo ruolo.

Per Paolo le case “costituiscono per lui un punto di appoggio e di par-
tenza nei suoi viaggi missionari, erano centro della fondazione e pietra per la
costruzione della comunita locale, luogo di preghiera, d’insegnamento cate-
chetico, di fratellanza cristiana e di ospitaliti verso i cristiani di passaggio”°.
La vita dei primi cristiani, ma anche la crescita e diffusione del VVangelo, av-
viene essenzialmente nelle case, dove si accoglie, si vive, si condivide e si
trasmette il vangelo e la fede: «In esse veniva annunciato il vangelo (At 5, 42;
20,20) e celebrata la cena del Signore (cfr. At 2, 46)»%.

Benedetto XVI, durante I’Incontro Mondiale delle Famiglie di Valencia
del 2006, ha ribadito per questo I’importanza fondamentale della famiglia:

«La famiglia & I’ambito privilegiato dove ogni persona impara a da-
re e ricevere amore [...]. Essa si fonda su una profonda relazione
interpersonale tra marito e moglie, sostenuta dall’affetto e dalla mu-
tua comprensione [...]. Possano i figli sperimentare pitt i momenti
di armonia e di affetto dei genitori che non quelli di discordia o in-
differenza, perché I’amore tra il padre e la madre offre ai figli una
grande sicurezza e insegna loro la bellezza dell’amore fedele e du-

domestica. L ’umile e compromettente titolo della famiglia cristiana, Effata Editrice, Torino
2015; S. NICOLLI (a cura di), La casa cantiere di santita, Citta Nuova, Roma 2004; R.
FABRIS-E. CASTELLUCCI (a cura di), Chiesa domestica, San Paolo, Cinisello Balsamo
(M1) 2009; R. BONETTI, Famiglia, sorgente di comunione. Nuove catechesi su matrimonio e
famiglia, Edizione San Paolo, Cinisello Balsamo 2004; C. ROCCHETTA, Teologia della
Famiglia, EDB, Bologna 2011; D. TIDBALL, Sociologia delle chiese missionarie, in G.
HAWTHORNE-R. MARTIN-D. REID (a cura di), Dizionario di Paolo e delle sue lettere, cit.,
pp. 1466-1481; G. ROSSE, Comunita, in R. PENNA-G. PEREGO-G. RAVASI (a cura di),
Temi teologici della Bibbia, cit., pp. 190-199.

8 Cfr. CONCILIO ECUMENICO VATICANO I, Costituzione dogmatica Lumen gentium
(21 novembre 1964), n. 11, in K. RAHNER-H. VORGRIMLER (a cura di), | Documenti del
Concilio Vaticano I, Edizioni Paoline, Ancona 1967, p. 155.

3 Cfr. in particolare il documento della CEl, Sulle orme di Aquila e Priscilla: La formazione
degli operatori di pastorale ‘con e per’ la famiglia, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1998,
testo che vede nella famiglia “una via preferenziale per la nuova evangelizzazione”.

% W. KASPER, Il Vangelo della famiglia, Queriniana, Brescia 2014, p. 34-35.

% J. GOETZMANN, Casa, in L. COENEN-E. BEYREUTHER-H. BIETENHARD (a cura di),
Dizionario dei concetti biblici del NT, EDB, Bologna 1976, p. 215.

100



MARIA ROSARIA CIRELLA

raturo. La famiglia € un bene necessario per i popoli, un fondamen-
to indispensabile per la societa e un grande tesoro degli sposi du-
rante tutta la loro vita. E un bene insostituibile per i figli che devo-
no essere frutto dell’amore, della donazione totale e generosa dei
genitori. Proclamare la verita integrale della famiglia, fondata nel
matrimonio come Chiesa domestica e santuario di vita, € percio una
grande responsabilita»®’.

4. Missione sinodale itinerante

Priscilla e Aquila si configurano come un eminente modello biblico di
sinodalita itinerante e di “chiesa domestica in uscita”. La loro testimonianza
rileva che la coppia coniugata non € meramente 1’oggetto della cura pastorale,
ma & un soggetto attivo e fondamentale della missione®. Il fondamento del lo-
ro servizio risiede nell’ordinario: la professione lavorativa, la sfera domestica
e la comunione coniugale.

Il cammino missionario di Priscilla e Aquila non fu un evento isolato,
ma una serie strategica di spostamenti che li rese un nodo vitale nella rete
missionaria di Paolo, stabilendo il modello della “chiesa domestica” itineran-
te e della resilienza apostolica: “hanno partecipato attivamente al suo lavoro
missionario di evangelizzazione™®. Si sono lasciati guidare, la loro mobilita
divenne provvidenzialmente occasione di annuncio e condivisione della fede:
infatti, “Sinodalita e missione sono intimamente congiunte: la missione illu-
mina la sinodalita e la sinodalita spinge alla missione™°.

Il loro itinerario pud essere suddiviso in tre fasi principali, che si inter-
secano in centri urbani nevralgici - Roma, Corinto ed Efeso - centri culturali,
politici e religiosi, nei quali c’era una realta molto mista, multietnica, in un
periodo anche di flussi migratori e mobilita generale®!, con una rete stradale
che facilitava gli spostamenti e gli scambi:

8" BENEDETTO XVI, V Incontro Mondiale delle Famiglie Viaggio apostolico a Valencia,
Discorso (Citta delle Arti e delle Scienze, 8 luglio 2006), in La Santa Sede,
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/july/documents/hf_ben-
xvi_spe_ 20060708 _incontro-festivo.html.

% Questo & stato sottolineato, in particolare, da papa Giovanni Paolo II, nella Familiaris
consortio, e da papa Francesco, nell’Amoris laetitia.

% J. A. FITZMYER, Lettera ai Romani. Commentario critico-teologico, Piemme, Casale
Monferrato 1999, p. 869.

40 Documento Finale “Per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione”, cit., n.
32.

4 per comprendere il contesto, cfr. W.A. MEEKS, | cristiani dei primi secoli. Il mondo
sociale dell ‘apostolo Paolo, 1l Mulino, Bologna 1992.

101


http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/july/documents/hf_ben-xvi_spe_20060708_incontro-festivo.html

La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita”

a) Roma - Corinto (mobilita obbligata): la migrazione iniziale fu proba-
bilmente imposta dall’editto dell’imperatore Claudio. “La mobilita della cop-
pia impressiona [...]. A partire da Corinto, essa deve essere stata motivata
dalle necessita della missione”*?. Giunti a Corinto, si innesca la collaborazio-
ne apostolica con Paolo, e la loro casa diviene un vero e proprio laboratorio di
koinonia e missione;

b) Corinto - Efeso (scelta strategica): il trasferimento a Efeso (cfr. At
18, 18-19) si configura come la loro prima scelta missionaria strategica con-
giunta a Paolo. Qui si manifesta la loro azione formativa con Apollo (cfr. At
18, 26), e la loro casa continua a fungere da nodo di comunicazione e dida-
ché;

c) Efeso - Roma - Efeso (continuita itinerante): il loro successivo ritor-
no a Roma (attestato in Rm 16,3-5) e la successiva menzione a Efeso (2Tm 4,
19) dimostrano un’instancabile mobilita apostolica.

Questa sequenza di spostamenti, dettata da esilio (diaspora) e necessita
pastorali, evidenzia che la loro missione non era vincolata ad un territorio fis-
so, ma era intrinsecamente dinamica. La loro mobilita apostolica fu costante-
mente motivata dalle esigenze della missione. Sicuramente hanno dovuto af-
frontare per questo tante sfide e difficolta, legate al lavoro, alla casa dove vi-
vere, alle differenze linguistiche e culturali, adattandosi in ambienti culturali
nuovi.

Questo movimento incessante rese Aquila e Prisca un’autentica “chiesa
domestica in uscita”: la loro comunione coniugale (koinonia) non si configuro
come un rifugio privato, ma come il cuore pulsante e missionario della diako-
nia (servizio).

La loro vita e caratterizzata da una costante itineranza forzata e volonta-
ria. Questa mobilita, che li costrinse ad affrontare sfide legate al lavoro,
all’alloggio e all’adattamento culturale in ambienti multietnici, non interruppe
la missione, ma la amplifico.

Essi sono un esempio di chiesa in movimento, che non teme la precarie-
ta (essendo migranti e lavoratori manuali), ma la trasforma in opportunita
apostolica e questo modello anticipa I’esortazione di Papa Francesco alla
“chiesa in uscita” (cfr. Evangelii Gaudium).

Priscilla e Aquila rappresentano il paradosso fondante del cristianesimo
primitivo: una coppia di artigiani espulsi e migranti (forestieri, At 18, 2) di-
vengono al contempo teologi competenti, collaboratori (synergoi)
dell’apostolo Paolo e guide di intere comunita (chiese domestiche).

42 D. MARGUERAT, Gli Atti degli apostoli, cit., vol. I, p. 192.

102



MARIA ROSARIA CIRELLA

La loro vita e I’icona perfetta di una chiesa in uscita che fa della comu-
nione coniugale la loro unita, la forza propulsiva della missione e il loro ser-
vizio universale, insegnando che il matrimonio non & solo il luogo della santi-
ficazione personale, ma € una vocazione missionaria ecclesiale per sé.

In sintesi, Aquila e Priscilla sono I’icona biblica della koinonia che si fa
diakonia. La loro storia dimostra che la piena realizzazione della chiesa do-
mestica si attua solo quando essa si orienta verso I’esterno, trasformando
I’ospitalita in annuncio, il lavoro in missione e il vincolo matrimoniale in un
centro di formazione apostolica. Essi rimangono il modello insuperabile di si-
nodalita e corresponsabilita che, con coraggio e competenza, ha saputo ri-
schiare la vita per la causa del vangelo, guadagnandosi la gratitudine eterna
non solo di Paolo, ma di «tutte le Chiese dei Gentili» (Rm 16, 4).

5. Rete di relazioni e sinodalita

Il contributo di Priscilla e Aquila non si limita alla loro singola attivita
apostolica; esso risiede nella loro capacita di strutturare e sostenere una vasta
rete di relazioni e di koinonia, elemento essenziale per la genesi del movi-
mento sinodale. La loro testimonianza & un appello vivido alla sinodalita, in-
tesa come camminare insieme in corresponsabilita, primariamente evidenziata
dalla collaborazione tra Priscilla e Aquila con Paolo.

La relazione tra Paolo e la coppia fu caratterizzata da una profonda
amicizia, stima reciproca e fecondita ministeriale. L apostolo non solo lavoro
con loro (At 18, 3), ma fu loro ospite e collaboratore fidato. Questa profonda
sintonia ¢ attestata dai saluti presenti in tre Lettere paoline e dimostra una si-
nodalita vissuta nella reciprocita. Paolo si associa, lavora, e vive con loro, ri-
conoscendone la vocazione missionaria e la capacita evangelizzatrice.
L’elogio di Paolo, espresso attraverso il verbo eucharistéo, sottolinea la con-
divisione del lavoro, della casa, del cammino di fede e dei momenti di perico-
lo.

L’aspetto della “chiesa in uscita” si concretizza nella loro instancabile
collaborazione e synergia con I’apostolo Paolo e nella loro documentata com-
petenza formativa. La loro storia insegna che I’efficacia dell’azione ecclesiale
nasce dalla reciprocita e dall’unita di intenti. Il loro agire “insieme” non ¢ un
semplice supporto, ma un potenziamento sinergico del carisma. La sinodalita
¢, in fondo, una “comunione allargata”.

La loro vicenda dimostra che la piena realizzazione della casa domesti-
ca avviene quando essa si pone in uscita verso il mondo, trasformando

103



La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita”

I’ospitalita in annuncio, il lavoro in missione e il matrimonio in un centro di
formazione ecclesiale.

Essi rappresentano il modello insuperabile di corresponsabilita che, in-
tegrando vita e missione, ha contribuito in modo determinante alla diffusione
del Vangelo e all’edificazione delle prime chiese. La loro storia ci insegna
che la sinodalita e corresponsabilita dei doni, integrazione tra vita e missione,
é dinamismo evangelizzatore.

La sinodalita, come principio ecclesiale, si esplica in questo modello
come «scambio di doni tra vocazioni diverse (comunione), nell’ottica di un
servizio da svolgere (missione) e in uno stile di coinvolgimento e di educa-
zione alla corresponsabilita differenziata (partecipazione)»*.

La casa di Priscilla e Aquila, ovunqgue si stabilissero (Corinto, Efeso,
Roma), era un centro missionario e un luogo di comunione che accoglieva la
diversita. La loro sensibilita, acuita dalla loro stessa condizione di forestieri e
profughi, li ha condotti a praticare I’ospitalita (philoxenia) come virtu cristia-
na essenziale. In questo senso, la casa domestica di Priscilla e Aquila, “rela-
zionata ad altre comunita domestiche”**, fungeva da nodo essenziale nella re-
te di comunicazione.

Le chiese domestiche*, quindi, non operavano in isolamento, ma crea-
vano una rete di relazione e comunione fondamentale:

«La formula he kat6ikon ekklesia (la chiesa domestica) utilizzata in
1 Cor 16, 19 (cfr. anche Rm 16, 5; Fm 2, Col 4, 15) denota non sol-
tanto la presenza della chiesa in una casa, bensi anche le relazioni
fra le comunita domestiche che formano la chiesa, nel rispetto del
valore distributivo della preposizione kata»*®.

L attivita della coppia non & isolata, ma crea una rete sinodale che ab-
braccia I’intera chiesa gentile, anticipando le strutture di comunione; hanno,
infatti, avuto la capacita di creare e sostenere una vasta rete di relazioni e
di koinonia, elemento essenziale per ogni cammino sinodale. Il contributo
della coppia e fondamentale e paradigmatico per il cammino sinodale, in
quanto intercetta e realizza concretamente i tre pilastri della sinodalita: comu-

4 Documento Finale “Per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione”, cit.,
n.147.

4 Cfr. A. PITTA, Lettera ai Romani, Paoline, Milano 2001, p. 519.

4 Cfr. ID., Levangelo di Paolo. Introduzione alle lettere autoriali, ElleDiCi, Torino 2013,
pp.105-108.

46 Cfr. Ivi, p. 105 e segg.

104



MARIA ROSARIA CIRELLA

nione, partecipazione e missione. Essi offrono una risposta vissuta all’appello
a rendere la chiesa un popolo di Dio pellegrino e corresponsabile.

La loro testimonianza di vita & appello alla sinodalita, al camminare in-
sieme in corresponsabilita: la sinodalita & espressione della comunione e valo-
rizzazione delle vocazioni. Ecco perché Benedetto XVI nella sua Udienza
Generale del 7 febbraio 2007, si & cosi espresso: «Onoriamo percio Aquila e
Priscilla come modelli di una vita coniugale responsabilmente impegnata a
servizio di tutta la comunita cristiana. E troviamo in loro il modello della
Chiesa, famiglia di Dio per tutti i tempi».

6. Conclusioni

Per concludere, possiamo sintetizzare che Priscilla e Aquila incarnano
una sinodalita che nasce nella casa, si apre all’annuncio e si sviluppa nella re-
te di relazioni ecclesiali. La loro esperienza rimane un riferimento attuale per
la chiesa di oggi, chiamata a vivere comunione, missione e sinodalita:

1) La casa come primo spazio di comunione e sinodalita coniugale:

e La loro abitazione diventa luogo di incontro, e di preghiera, dove la
comunita si raduna e cresce nella condivisione della fede.

e La casa non e solo spazio privato, ma diventa segno visibile e con-
creto di chiesa, si trasforma in “chiesa domestica”: un ambiente fa-
miliare che si apre all’accoglienza.

e Questo ci ricorda che la sinodalita nasce dal quotidiano, dalla capa-
cita di trasformare gli spazi di vita in luoghi di fraternita e ascolto
reciproco.

e La casa come luogo di ascolto e fraternita ci invita oggi a valorizza-
re le famiglie come cellule vitali della Chiesa.

2) Una chiesa domestica in uscita:

e Priscilla e Aquila non si limitano a custodire la fede, ma la testimo-
niano attivamente nell’annuncio del vangelo.

e Collaborano con Paolo, accompagnano e formano altri credenti
(come Apollo), come soggetto attivo di evangelizzazione, mostran-
do che la missione é responsabilita condivisa.

e La loro esperienza testimonia una chiesa che si fa missionaria e iti-
nerante, capace di portare I’annuncio in ogni contesto.

e La loro apertura all’annuncio richiama la necessita di una chiesa in
uscita per incontrare il mondo.

105



La casa di Priscilla e Aquila, icona di “Chiesa domestica in uscita”

2)

L’

Una chiesa domestica in uscita:

Sono presenti in diverse citta (Corinto, Efeso, Roma), e ovunque
tessono legami di comunione.

Favorendo la comunione tra le chiese, la loro vita mostra che la si-
nodalita non é solo locale, ma si esprime nella connessione tra co-
munita, nel sostegno reciproco e nella costruzione di ponti.

Questo intreccio di relazioni € un segno di universalita: la chiesa
cresce come corpo vivo grazie alla collaborazione e alla fiducia tra i
suoi membri.

La rete di relazioni ecclesiali ci ricorda che la sinodalita € cammino
condiviso, non individuale, e che la chiesa cresce solo nella colla-
borazione.

analisi del servizio di figure paradigmatiche come Priscilla e Aqui-

la dimostra che I’efficacia dell’azione ecclesiale nel cristianesimo primitivo
risiedeva nella capacita di integrare la vita coniugale (o/kos) con la missione
(diakonia), generando una sinodalita di fatto fondata sulla corresponsabilita.
La loro esperienza, che ¢ stata caratterizzata dalla synergia apostolica,
dall’ospitalita della ekklesia domestica e dalla cura pedagogica, ha stabilito il
principio secondo cui la comunione relazionale é coessenziale all’annuncio.
Per rispondere all’appello ad un rinnovato dinamismo evangelizzatore,
siamo chiamati a recuperare I’essenza della comunione e della sinodalita per
camminare insieme, riconoscendo che la cura delle relazioni non € un elemen-
to accessorio, ma il riflesso necessario dell’identita trinitaria stessa di Dio:

«Per essere una Chiesa sinodale & dunque necessaria una vera con-
versione relazionale. Dobbiamo di nuovo imparare dal VVangelo che
la cura delle relazioni non & una strategia o lo strumento per una
maggiore efficacia organizzativa, ma & il modo in cui Dio Padre si &
rivelato in Gesu e nello Spirito. Quando le nostre relazioni, pur nel-
la loro fragilita, fanno trasparire la grazia di Cristo, I’amore del Pa-
dre, la comunione dello Spirito, noi confessiamo con la vita la fede
in Dio Trinita»*’.

47 Documento Finale “Per una chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione”, cit., n.

50.

106



MAURO SESSA

L’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale
di Mauro Sessa

FPer una preliminare contestualizzazione delle problematiche e per delineare
lo scenario complessivo dell’attuale situazione, alla luce delle molteplici teo-
rie della mente e dei relativi modelli d’intervento, rimandiamo al nostro re-
cente contributo®.

Gia in quella sede si ¢ evidenziato 1’apporto della psicologia sistemico-
relazionale e della terapia familiare” riconducibile alla “teoria sistemica”, che
considera il soggetto individuale come parte integrante del sistema da cui
proviene. Tale opzione, peraltro, costituisce un vero e proprio “salto episte-
mologico” rispetto alla psicologia tradizionale, alla luce dell’apporto determi-
nante di Ludwig von Bertalanffy, dei suoi sviluppi a Palo Alto in America e
in Italia (si pensi alla “Scuola di Milano™).

Con questo contributo ci proponiamo di offrire un’analisi del paradig-
ma e degli attributi del sistema, come comunicazione interattiva, autoregola-
zione e auto-organizzazione. In particolare occorre far riferimento agli svi-
luppi operativi alla luce della relazione tra la comunicazione con la sua valen-
za pragmatica e la patogenesi, evidenziando la possibilita di quei processi di-
sfunzionali legati ai “paradossi comunicativi”. Un’ampia parte della trattazio-
ne sara, pertanto, dedicata alle problematiche-chiave (si pensi al legame con
la cibernetica, la schismogenesi, I’omeostasi, la differenziazione del s€) ed al-
le tecniche elettivamente adottate in termini psicoterapeutici.

In ossequio ad uno dei fondamentali presupposti epistemologici, si ten-
tera di verificare come anche nella TSR il ruolo dello psicoterapeuta venga
letto come “professionista riflessivo” e, quindi, come colui il quale aiuta a
mettere in discussione se stessi in senso positivo e propositivo. Si passera in-
fine a verificare come, nella concreta prassi psicoterapeutica, i professionisti
interpellati realizzino in termini di modalita operative le piste di riflessione e
ricerca prospettate dall’impianto teorico del modello adottato e in che termini
essi facciano ricorso ad integrazioni lucrate all’esterno del modello elettivo. I
fine ultimo della terapia va oltre 1’acquisizione di maggiore consapevolezza,
ma consiste nella modificazione degli stili relazionali, nella ristrutturazione

1 M. SESSA, L avventura psicoterapeutica e le grandi scuole, in “Rivista di Letteratura e Sto-
ria Ecclesiastica, a. XXVII (2021), ns., n. 1, pp. 137-166.

107



L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

del proprio Sé, nella restituzione della piena idoneita ad un congruo adatta-
mento alla vita socio-relazionale, al superamento dei sintomi psicopatologici?.

1. Introduzione

L’idea-guida della psicoterapia ad indirizzo sistemico-relazionale e
quella di “paziente designato”. Cio puo essere facilmente compreso facendo
riferimento al fatto che ogni persona fa parte del cosiddetto sistema-famiglia,
per cui va presa in considerazione non solo I’attuale famiglia, ma anche quel-
le che di almeno due generazioni I’hanno preceduta. Il soggetto, infatti, ¢ em-
blematico (e quindi portatore) del funzionamento o disfunzionamento di uno
0 piti dei sistemi di cui fa parte®. Il sistema designa tale membro in prospetti-
va bio-psicosociale. Il soggetto, infatti, esprime una modalita disfunzionale di
vivere la realta in termini di pensiero ed azione. Soprattutto i fanciulli e gli
adolescenti esprimono le disfunzioni del sistema-famiglia, per cui si tratta di
un ambito privilegiato della terapia familiare. Essa focalizza la sua attenzione,
infatti, sulle forme di blocco evolutivo dei soggetti, sui quali gravano le ten-
sioni e che generano sofferenze e talvolta disgregazioni. La terapia mira a
valutare e modificare le cosiddette “regole del sistema”, che concretamente
consistono nelle modalita di comunicare ed interagire.

Le origini di questo approccio si riconducono alla “seconda ciberneti-
ca” e fautori principali, nonché pionieri della prospettiva, furono la “Scuola di
Palo Alto” ed il Mental Research Insitute (Bateson, Jackson, Haley, Watzla-
wich)®. Sul piano epistemologico la matrice & pragmatica e sul piano metodo-
logico si tenta di concentrare il numero di sedute ed i tempi. Il modello tera-
peutico ha avuto molto successo e notevole é stata la sua diffusione anche nel
campo della salute pubblica, con particolare riferimento a neuropsichiatria in-

2 In seno a questa prospettiva psicoterapeutica abbiamo anche I’approccio “dinamico”, una
forma di psicoterapia breve, che si focalizza sui sintomi ed ha durata ridotta nel tempo.

% 11 termine & “sistemic0” perché il malessere presentato dalla persona viene letto non tanto
come problema dell’individuo, ma come espressione di disagio di uno dei sistemi di apparte-
nenza (viene solitamente privilegiata ’ottica familiare); & “relazionale” perché ’identita indi-
viduale viene considerata come frutto delle relazioni significative che la persona ha nel corso
della sua vita.

4 Cfr. M. ANDOLFI, | pionieri della terapia familiare, Franco Angeli, Milano 2006.

5 Cfr. J. WEAKLAND-P. WATZLAWICK (a cura di), The Interactional View: Studies at the
Mental Research Institute, Palo Alto, 1965-1974, Haworth Press, New York 1979; J.
WEAKLAND-W. RAY, (a cura di), Propagations: Thirty years of Influence from the Mental
Research Institute, Haworth Press, New York 1995.

108


https://it.wikipedia.org/wiki/Neuropsichiatria_infantile
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicoterapia_dinamica_breve

MAURO SESSA

fantile, tossicodipendenze e problematiche che riguardano la separazione-
divorzi e la scuola, oltre che nella psicologia del lavora®.

Vanno infine, per completare queste parole introduttive, chiariti due
concetti basilari di ogni approccio psicoterapeutico: insight e mindfullness.
Per insight (“visione interna”) in psicologia s’intende una “intuizione” imme-
diata ed improvvisa soprattutto in un contesto problematico (problem sol-
ving), insomma una sorta di “comprensione improvvisa” per risolvere un pro-
blema o, in linguaggio comune, “lampo di genio” (I’espressione inglese:
“Aha! Experience”)’. Mentre nel problem solving la soluzione costituisce
I’epilogo di un percorso logico, analitico, consequenziale, 1’insight ¢ imme-
diato ed inaspettato e compare nella mente®. L’insight &, infatti, rilevante nel
risolvere problemi nuovi, per le quali appaiono insufficienti le strategie che
I’esperienza suggerisce.

Col termine mindfulness, invece, s’intende la capacita o attitudine che si
sviluppa attraverso la pratica di meditazione (cfr. il buddhismo eliminando gli
elementi religiosi) che ha come fine la considerazione del momento presente

® In Italia, di notevole importanza la scuola di ricerca sistemica, peraltro con diffusione inter-
nazionale, detta “Modello della Scuola Milanese” (Selvini, Palazzoli, Boscolo, Cecchin e Pra-
ta). Si incentra soprattutto sulla terapia familiare, non escludendo anche a incontri individuali,
sul presupposto, comunque, che il disagio individuale sia espressione di un malessere nel si-
stema di relazioni.

7 Un’espressione che rende felicemente il concetto di insight ¢ I’esclamazione “Eureka!”
(Archimede di Siracusa), che segui la scoperta (tramite un insight) del suo noto principio.

& Avviene a prescindere da sequenze processuale, in un unico step che compare inaspettata-
mente nella mente del solutore, Cfr. R.J. STERNBERG-J.E. DAVIDSON (a cura di), The na-
ture of insight, MIT University Press, New York 1995. “The Nature of Insight” riunisce diver-
se prospettive, tra cui teorie e scoperte recenti, per esaminare la natura e le origini del pensiero
intuitivo, nonché la storia della teoria e della ricerca sul tema e i metodi utilizzati per studiarlo.
Dopo un’introduzione che passa in rassegna la storia e i metodi del settore, la parte II esamina
come le persone risolvano enigmi impegnativi le cui risposte non possono essere ottenute con
mezzi ordinari. La parte Il si concentra su come le persone escogitino idee per nuove inven-
zioni, mentre la parte IV esplora il pensiero di alcune delle persone piu perspicaci della storia
della civilta. La parte V considera metafore come 1’evoluzione e I’investimento come basi per
comprendere ’intuizione. Un epilogo integra tutti questi approcci. Un approccio diverso ¢
quello di J. KOUNIOS-M. BEEMAN, The Aha! Moment: The Cognitive Neuroscience of In-
sight,  Northwestern  University ~ Press, 2009 in  https://doi.org/10.1111/j.1467-
8721.2009.01638.X. Qui si affronta il problema considerando 1’insight come una comprensio-
ne improvvisa che risolve un problema, reinterpreta una situazione, spiega una barzelletta, o
risolve un concetto ambiguo si chiama intuizione (cio¢ il “momento Aha!”). Nella psicologia
cognitiva la concezione dell’insight & leggermente diversa, in quanto si tratterebbe sostanzial-
mente di una forma di ragionamento che, piuttosto che essere processuale, beneficia di
un’intuizione improvvisa. Come si evince facilmente, viene qui ripresa la distinzione platonica
tra “dianoia” e “noesis”.

109


https://it.wikipedia.org/wiki/Neuropsichiatria_infantile
https://it.wikipedia.org/wiki/Tossicodipendenza
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicologia_del_lavoro
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicologia
https://it.wikipedia.org/wiki/Intuizione
https://it.wikipedia.org/wiki/Problem_solving
https://it.wikipedia.org/wiki/Buddismo
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Eureka_(parola)
https://it.wikipedia.org/wiki/Archimede_di_Siracusa
https://it.wikipedia.org/wiki/Principio_di_Archimede
https://doi.org/10.1111%2Fj.1467-8721.2009.01638.x
https://doi.org/10.1111%2Fj.1467-8721.2009.01638.x
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicologia_cognitiva
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicologia_cognitiva
https://it.wikipedia.org/wiki/Platone
https://it.wikipedia.org/wiki/Noesi

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

prescindendo da elementi giudicanti. La tecnica meditativa é stata spesso svi-
luppata e validata in ambito clinico, rivelandosi ottimo coadiuvante terapeuti-
co in parecchie patologie ed addirittura sono stati sperimentati benefici psico-
somatici®.

2. | fondamenti dell’approccio sistemico-relazionale

L’approccio sistemico relazionale si fonda sulla la cosiddetta “teoria si-
stemica”, che considera il soggetto individuale come parte integrante del si-
stema familiare da cui proviene.

Essa costituisce un vero e proprio “salto epistemologico” rispetto alla
psicologia tradizionale ed il suo fondamento risale allo studioso austriaco
Ludwig von Bertalanffy!® e verra sviluppata a Palo Alto, in America. Succes-
sivamente prendera piede anche in Italia, grazie al contributo della “Scuola di
Milano”, il cui personaggio centrale fu Mara Selvini Palazzoli'!.

Per comprendere la teoria sistemica, il che & prodromico alla trattazione
della psicologia sistemico-relazionale, occorre considerare i termini concet-
tuali nell’ambito dei quali si pud inquadrare la categoria di “sistema”, peraltro
presente gia in alcuni filoni della filosofia greca®?. Il termiche-chiave sistema
ben si pud spiegare ricorrendo all’etimo greco sdornua (Systema, “stare in-
sieme”), nel senso che esso consiste in un’unita funzionale che non é tanto un
insieme di parti intese sic et simpliciter, quanto un insieme di parti o sottosi-

® Giova considerare i benefici per diverse patologie psicologiche, ma anche i benefici riscon-
trati nel miglioramento addirittura di parametri ematici (come quelli legati a patologie in-
fiammatorie), nonché i miglioramenti nella percezione del benessere fisico e mentale e della
creativita. Cfr. J. GU-C. STRAUSS-R. BOND, How do mindfulness-based cognitive therapy
and mindfulness-based stress reduction improve mental health and wellbeing? A systematic
review and meta-analysis of mediation studies, in “Clinical Psychology Review”, vol. 37
(2006), pp. 1-12 (DOI:10.1016/j.cpr.2015.01.006) e R. BRANSTROM-G. LARISSA-D.
TEDLIE-J. TEDLIE, The association between dispositional mindfulness, psychological well-
being, and perceived health in Swedish population-based sample, in “British Journal of Health
Psychology”, vol. 16 (2011), n. 2, pp. 300-316.

101 udwig von Bertalanffy (1901-1972), biologo austriaco, membro del Wienerkreis (“Circolo
di Vienna”), assurse alla notorieta per i suoi studi sulla teoria generale dei sistemi, divulgata
attraverso la sua opera General system theory. Foundations, development, applications, Pen-
guin, London, 1968 (tr. it.,, Teoria generale dei sistemi. Fondamenti, sviluppo, applicazioni,
ISEDI, Milano, 1971).

1 Mara Selvini Palazzoli (1916-1999), psichiatra e docente universitaria, con Gianfranco Cec-
chin, Luigi Boscolo e Giuliana Prata fondo la “Scuola di Milano” (terapeuticamente nota sul
piano internazionale come “Milan Approach”).

12 Si pensi ai primi pitagorici con la loro simbolica numerica e ad Aristotele, con il suo
ilemorfismo, che distinse forma e sostanza delle cose.

110


https://it.wikipedia.org/wiki/Famiglia
https://it.wikipedia.org/wiki/Mara_Selvini_Palazzoli
https://it.wikipedia.org/wiki/Disturbi_mentali
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2015.01.006
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2015.01.006
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2015.01.006
https://it.wikipedia.org/wiki/Digital_object_identifier
https://dx.doi.org/10.1016%2Fj.cpr.2015.01.006
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1348/135910710X501683/abstract
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1348/135910710X501683/abstract
https://it.wikipedia.org/wiki/1901
https://it.wikipedia.org/wiki/1972
https://it.wikipedia.org/wiki/Scuola_pitagorica
https://it.wikipedia.org/wiki/Aristotele
https://it.wikipedia.org/wiki/Forma_(filosofia)
https://it.wikipedia.org/wiki/Sostanza_(filosofia)

MAURO SESSA

stemi che interagiscono tra di loro in una relazione funzionale: Le parti, cioe
costituiscono un tutt’uno, nell’ambito del quale ogni elemento offre il proprio
contributo all’obiettivo identificativo dell’identita e della finalita del tutto.

Si tratta, quindi, di: un’unita intera ¢ unica, composta da parti che non
vanno considerate come addendi di una somma, ma in relazione tra loro e
tendenti all’equilibrio, in maniera che ogni mutazione di una parte influenzi il
tutto ed in cui ogni elemento sia posto in relazione funzionale con gli altri
elementi. Ha, cioé, una specifica funzione ed una ragione d’essere, concor-
rendo a dar luogo alla “proprieta emergente” del sistema, che ¢ superiore alla
somma delle singole funzioni.

Al sistema cosi inteso competono tre attributi fondamentali: a) comuni-
cazione ed elaborazione dell’informazione; b) autoregolazione o adattamento
al cambiamento (auto-regolazione) e c¢) automantenimento o auto-
organizzazione.

Il campo di applicazione della teoria sistemica non investe solo la psi-
cologia, ma una moltitudine di campi dello scibile, come la sociologia e per-
sino la meccanica. Per comprendere tale portata occorre considerare come sia
caratterizzante la sua fondazione cibernetica, nel senso inteso da Norbert
Wiener®®. Lo studioso definisce la cibernetica, infatti, come “processo di re-
troazione autocorrettiva” (self corrective feedback), e questa risulta fonda-
mentale per lo studio della comunicazione. Essa costituisce, infatti, lo stru-
mento mediante il quale le informazioni attinenti ai risultati delle attivita di un
sistema sono recepite e riportate dal sistema stesso, in maniera che, anche in
futuro, questo possa auto-regolarsi e, quindi, adattarsi e modificarsi in funzio-
ne di nuove situazioni.

3.1l gruppo di “Palo Alto

Questo background scientifico trova concreta applicazione negli anni
’50 col gruppo di Palo Alto. Si tratta di un team working group formato da

13 Norbert Wiener (1894-1964) filosofo e matematico americano, professore al Massachussets
Institute of Technology (MIT), affronto il tema della “stocastica” (stochastic o calcolo delle
probabilitd), dei “rumori” nei processi di comunicazione e del controllo dei sistemi in ambito
psicologico. A lui si deve la formalizzazione della nozione di feedback alla base dell’odierna
cibernetica e dell’intelligenza artificiale (AI). Cfr. N. WIENER, Cybernetics: Or Control and
Communication in the Animal and the Machine, Hermann & Cie-MIT University Press, Paris
1948; Invention: The Care and Feeding of Ideas, MIT University Press Cambridge Massa-
chussets 1993 (postumo). Per una visione globale dell’apporto di Wiener alla scienza moderna
(anche psicologica), cfr. P. MASANI (a cura di), The Mathematical Work of Norbert Wiener,
4 voll, MIT University Press, Cambridge Massachussets, 1976-84.

111


https://en.wikipedia.org/wiki/Cybernetics:_Or_Control_and_Communication_in_the_Animal_and_the_Machine
https://en.wikipedia.org/wiki/Cybernetics:_Or_Control_and_Communication_in_the_Animal_and_the_Machine
https://archive.org/details/inventioncarefee0000wien

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

Gregory Bateson (ambito antropologico), John H. Weakland* (ambito scien-
tifico), Jay Haley®® (ambito psicologico-sociale), al quale si unira nel 1956
Don Jackson'® (ambito psichiatrico). L’elemento rilevante & I’applicazione
della teoria sistemica allo studio della comunicazione all’interno di nuclei fa-
miliari, in cui sono presenti membri schizofrenici. In sintesi, il gruppo di Palo
Alto nella S. Francisco Bay Area in California guarda alla famiglia come a un
sistema cibernetico, cioé capace di autoregolarsi grazie a meccanismi di re-
troazione che fanno pensare, per taluni versi, alla gestaltpsychologie!’. Si

14 John H. Weakland (1919-1995), ricercatore al Mental Research Institute (MRI) di Palo Alto
e al Centro di Terapia Breve al MRI, fu docente di psichiatria alla Stanford University School
of Medicine e promotore della “terapia breve” e della psicoterapia familiare. Cfr. J.H.
WEAKLAND-P. WATZLAWICK-R. FISH, Change: Principles of Problem Formation and
Problem Resolution, Norton, New York 1974; J.H. WEAKLAND-R. FISH-L. SEGAL, The
Tactics of Change: Doing Therapy Briefly, Jossey Bass, San Francisco 1982.

15 Jay Douglas Haley (1923-2007), psichiatra , co-fondatore della terapia sistemica e artefice
della “terapia breve”, conio il termine “terapia strategica”, in cui “il terapeuta esercita una di-
retta influenza sulle persone” (J.D. HALEY, Uncommon Therapy: The Psychiatric Techniques
Of Milton H. Erickson, Norton, New York 1973, p.17; tr. it., Terapie non comuni. Tecniche
ipnotiche e terapia della famiglia, Astrolabio, Roma 1976). Per lui, i sintomi del paziente so-
no generati dai tentativi della famiglia di correggere comportamenti ritenuti problematici. Le
sue premesse epistemologiche sono: a) E infruttuoso ricercare le cause del disagio nel passato,
perché non lo si potra mai conoscere davvero e b) La consapevolezza delle cause radicate nel
passato non fornisce soluzioni ai problemi (attuali) del paziente. Cfr. ID., Strategies of Psy-
chotherapy, Grune & Stratton, New York 1963 (tr. it., Le strategie della psicoterapia, Sanso-
ni, Firenze 1977).

16 Donald de Avila detto “Don” Jackson, (1920-1968), psichiatra statunitense, altro artefice
della terapia familiare, collabord con Bateson, Weackland ed Haley sulla teoria dei sistemi,
sulla teoria della comunicazione e sulla terapia breve. Sviluppo la teoria batesoniana del “dou-
ble bind” (“doppio legame™), per la quale, sussistendo un’incongruenza tra livello verbale e
non verbale, si genera spiazzamento nel soggetto, specialmente se emotivamente coinvolto
(soprattutto nella schizofrenia). Opere principali: D. JACKSON (a cura di), The etiology of
schizophrenia, Basic Books, New York 1960; ID., Myths of Madness: New Facts for Old Fal-
lacies. Macmillan., New York 1964; D. JACKSON-P. WATZLAWICK-J. BEAVIN, Prag-
matics of Human Communication: A Study of Interactional Patterns, Pathologies and Para-
doxes, Norton, New York 1967.

17 La scuola della “terapia della Gestalt (forma)”, ispirata alla psicologia della Gestalt,
s’incentra sul concetto di “forma”, cio¢ sulla capacita del sistema psichico di configurare di-
versi elementi in un tutto armonico e significativo, che & piu della mera somma delle parti.
L’approccio, umanistico-esistenziale, si basa sul dinamismo di configurazione di figure-
sfondo della relazione tra organismo e ambiente. Sviluppo il tema Friedrich Salomon (Fritz)
Perls (1893-1970) psicologo tedesco naturalizzato statunitense, che integrd istanze di Freud,
Jung, Reich e Lewin (“teoria del campo”) e si ricondusse alla fenomenologia e
dell’esistenzialismo. Cfr. F.S. PERLS, La terapia gestaltica: parola per parola, tr. it., Astro-

112


https://www.stateofmind.it/tag/schizofrenia/
https://it.wikipedia.org/wiki/California
https://www.stateofmind.it/tag/famiglia/
https://it.wikipedia.org/wiki/1923
https://it.wikipedia.org/wiki/2007
https://it.wikipedia.org/wiki/Psichiatria
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_breve
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_strategica
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicologia_della_Gestalt
https://it.wikipedia.org/wiki/1893
https://it.wikipedia.org/wiki/1970

MAURO SESSA

possono scorgere, infatti, schemi riconducibili alla “Terapia della Gestalt” di
Fritz Perls.

Notevole, sotto il profilo pratico e in termini innovativi, la cosiddetta
“terapia breve” (“brief therapy ). L’origine storica ed individuale dei proble-
mi psichici, in questa prospettiva, e del tutto secondaria. Oggetto primario sul
quale si focalizza I’attenzione ¢, infatti, il quadro sintomatologico, in quanto
una psicoterapia breve non puo che intervenire sui sintomi, che vengono trat-
tati incentrando gli interventi sulle disfunzioni relazionali.

Il paradigma € sintetizzabile con la categorizzazione spazio-temporale
classicamente espressa con 1’espressione hic et nunc, cioe il presente nella
concreta situazione, che evidenzia una serie di disfunzioni dovute a paradossi
logici, che sono visti come forme di autosostentamento della sintomatologia
stessa. Non si esclude, comunque, che il processo terapeutico porti alla luce le
cause profonde di problemi che si radicano nella storia personale passata, per
cui, in questi casi, il processo viene integrato, aprendosi eventualmente alla
prospettiva psicoanalitica.

Gregory Bateson®®, applicando la teoria dei sistemi alla famiglia e alle
strutture  sociali, distingue tra retroazione negativa-conservativa
(informazione riporta il sistema al suo stato iniziale) e positiva
('informazione aumenta la deviazione del sistema dal suo stato iniziale).
Egli, inoltre, ritiene applicabile alla famiglia il principio dell’omeostasi, per
cui, in analogia con i sistemi appunto “omeostatici”, il sistema-famiglia puo
essere oggetto di una misurata oscillazione finalizzata al funzionamento della
famiglia stessa, senza che la struttura sistemica cambi.

Parlando di sistema si sottintende sempre il ruolo fondamentale della
comunicazione, la cui basilarita non si estrinseca soltanto nella forma verbale,
ma anche quella non verbale, costituita da atteggiamenti, sguardi, postura.

I1 principio per il quale “non si pud non comunicare”, espresso nel I as-
sioma della comunicazione da Watzlawick, esprime chiaramente la valenza

labio, Roma 1980; ID., L’approccio alla Gestalt e Testimone oculare della terapia, tr. it.,
Astrolabio, Roma 1977.

18 Gregory Bateson (1904-1980), antropologo, linguista, semiologo e cibernetico, si interesso
alla teoria dei sistemi ed all’ecologia della mente. Celebre per la teoria del “doppio binding”
(“doppio legame™), cio¢ la situazione in cui la vittima riceve indicazioni contraddittorie su
livelli incoerenti di comunicazione. Tra le numerose opere, molte delle quali tradotte in
italiano: G. BATESON, Mind and Nature: A Necessary Unity (Advances in Systems Theory,
Complexity, and the Human Sciences), Hampton Press, New York 1974; ID.,, Verso
un’ecologia della mente, tr. it., Adelphi Milano1977; ID., Questo & un gioco. Perché non si
pud mai dire a qualcuno: «Gioca!», Raffaello Cortina, Milano1996; ID., Una sacra unita.
Altri passi verso un’ecologia della mente, tr. it., Adelphi, Milano 1997.

113


https://it.wikipedia.org/wiki/Psicoterapia_della_Gestalt
https://it.wikipedia.org/wiki/Fritz_Perls
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_breve
https://it.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

totalizzante ed universale della comunicazione, della quale costituisce
I’assioma-base’®. Non a caso, I’incomunicabilitd manifesta un disagio di no-
tevole portata per 1’'uomo, perché tra esseri viventi ¢ essenziale che sussista
passaggio di comunicazione, il che interpella e genera necessariamente un
feedback.

3. Comunicazione, patogenesi e limiti dell’approccio psicoterapeutico
tradizionale

3.1 La “pragmatica” della comunicazione umana

La comunicazione ha una valenza pragmatica, cioé incide sul reale,
quindi anche sui cosiddetti modelli interattivi, che, se subiscono disfunzioni a
causa ad esempio di “paradossi comunicativi”’, generano la patologia, come
ben viene sottolineato da Watzlawick nella fondamentale e gia citata
Pragmatica della comunicazione umana. Si afferma chiaramente, ciog, che le
nevrosi e le psicosi (o comunque le psicopatologie) insorgono nel soggetto
individuale, ma la loro eziologia ¢ esterna e deriva da un’interazione
patologica tra individui, per cui é la patologia della comunicazione e generare
la psicopatologia.

Tanto premesso facilmente si potra notare - secondo i sistemico-
relazionali - che la psicologia e la psichiatria tradizionali tendono ad essere
auto-referenziali, in quanto gli studiosi finiscono con 1’analizzare la mente del
paziente con la loro mente (metafora della “scatola nera”). Cio ¢ spiegato dal
fatto che non é possibile vedere direttamente il lavorio della mente, ma lo si
fa attraverso le informazioni in entrata (input) e Watzlawick afferma che so-
prattutto i comportamentisti degli anni ’50 utilizzano il concetto di “scatola
nera”, in quanto, anche se non si “escludono interferenze con quanto si verifi-
ca realmente all’interno della scatola, le cognizioni che se ne possono trarre
non sono indispensabili per studiare la funzione del dispositivo nel sistema
piu grande di cui fa parte”. L’esito ¢ che “non abbiamo bisogno di ricorrere
ad alcuna ipotesi intrapsichica (che e fondamentalmente indimostrabile) e
possiamo limitarci ad osservare i rapporti di ingresso-uscita, cioe la comuni-
cazione”?.,

1 PWATZLAWICK-J.H. BEAVIN-D.D. JACKSON, Pragmatica della comunicazione
umana, tr. it., Astrolabio, Roma 1971, cap. Il, § 2.2, p. 41.

20 lvi, p. 36

21 |vi, p. 38.

114



MAURO SESSA

Occorre inoltre stabilire il grado di consapevolezza di un comportamen-
to, al fine di cogliere il “significato” che ad esso viene dato. Argomenta
Watzlawick:

“Se a qualcuno viene pestato un piede, per lui ¢ molto importante
sapere se il comportamento dell’altro ¢ stato intenzionale o involon-
tario. Ma I’opinione che si fa in proposito si basa necessariamente
sulla sua valutazione dei motivi dell’altro e quindi su una ipotesi di
cio che passa dentro la testa dell’altro”, ipotesi che si dimostra esse-
re “una nozione oggettivamente indecidibile” e che quindi “esula
dai fini che si prefigge lo studio della comunicazione umana”??,

Il ruolo del passato in termini di incidenza sul comportamento presente
viene ridimensionato, per la fallacia e la soggettivita della rievocazione degli
eventi: “qualunque persona A che parli del suo passato alla persona B é stret-
tamente legata alla relazione in corso tra queste due persone (e ne € determi-
nata)”?. Occorre, quindi, ricorrere all’osservazione diretta dei processi comu-
nicativi hic et nunc, individuando i modelli di comunicazione di riferimento,
delineando un quadro diagnostico attendibile e prospettare un altrettanto vali-
do piano prognostico. Di qui il misconoscimento del valore essenziale e fon-
damentale delle cause, in favore dell’importanza degli effetti, il cui “gioco”
(sequenza di comportamenti regolati) € costituito dal sintomo-disturbo: “In
genere, riteniamo che il sintomo sia un comportamento i cui effetti influenza-
no profondamente I’ambiente del malato (...) e si pud enunciare una regola
empirica: dove resta oscuro il perché? di un comportamento, la domanda a
quale scopo? & possibile che dia una risposta valida”?*.

La cibernetica, sulla scorta dell’indagine dei processi di autoregolazio-
ne e comunicazione tra organismi sia naturali che artificiali, insegna che oc-
corre utilizzare il feed back, cioé una retroazione a modalita circolare, in
quanto “parte dei dati in uscita sono reintrodotti nel sistema come informa-
zione circa I’uscita stessa”?®. Si tratta di sistemi sempre aperti, nell’ambito dei
quali un comportamento a determina € vero b, ma b torna ad influenzare a,
per cui ognuno € al tempo stesso causa ed effetto in una dialettica circolare:
“ma allora ¢ a ad aver determinato b o viceversa?" (...) "E patologica la co-

2 |vi.
2 vi,
24 1vi, p. 38.
2 \vi, p. 24

115



L ’avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

municazione di una data famiglia perché uno dei suoi membri e psicotico, o
uno dei suoi membri & psicotico perché la comunicazione & patologica?”?.
Ultimo presupposto teorico del modello é costituito dalla nozione dico-
tomica di normalita-anormalita, che va chiarita all’interno del contesto com-
portamentale concreto (hic et nunc), evitando che 1’osservatore percepisca un
comportamento “normale” o “anormale” a seconda dei suoi filtri e delle sue
pre-comprensioni: “Ne consegue che la schizofrenia considerata come una
malattia incurabile e progressiva della mente di un individuo e la schizofrenia
considerata come l'unica reazione possibile a un contesto di comunicazione

assurdo e insostenibile (...) sono due cose del tutto diverse”?’.

3.2 Gli “assiomi” della comunicazione

Gli assiomi della comunicazione, ritenuti una pietra miliare, sono fon-
dati su questi presupposti teorici relativi all’impossibilita di non-comunicare,
alla diversita dei livelli comunicativi (contenuto/relazione), alla “punteggiatu-
ra” della sequenza di eventi, alla differenza tra comunicazione digitale ed ana-
logica e all’interazione, che puod essere complementare o simmetrica. Piu in
particolare:

| assioma: Non si pud non comunicare. Non esiste un ‘“non-
comportamento” per cui le parole, il silenzio o I’attivita sono tutti messaggi,
influenzano gli altri che, a loro volta rispondono a tale comunicazione;

I assioma: Ogni comunicazione ha un aspetto contenutistico (informa-
zioni) ed un aspetto relazionale (modalita con cui viene espressa la comunica-
zione, in termini soprattutto di coerenza o ambiguita;

Il assioma: La natura di una relazione dipende dalla “punteggiatura”
delle sequenze di comunicazione tra i comunicanti. Durante la comunicazione
si producono interpunzioni nella sequenza di eventi ed un modo diverso di
“punteggiare” la sequenza pud produrre un conflitto, perché¢ ogni soggetto
immesso nella comunicazione tende a vivere il proprio comportamento non
come causa, ma come conseguenza del comportamento dell'altro. La soluzio-
ne sta nella meta-comunicazione, in cui si comunica intorno alla comunica-
zione, focalizzando ’attenzione sulla relazione e non sui contenuti;

IV assioma: Anche la comunicazione umana utilizza codici analogici e
digitali. I primi attengono all’aspetto relazionale, mentre i secondi soprattutto

% Jvi, p. 39. Sembrerebbe senza senso, quindi, parlare di “principio” o “fine” di una catena di
eventi, in quanto I’A. utilizzando I’immagine del cerchio esclude che possa esserci principio o
fine.

27 |vi.

116



MAURO SESSA

ad aspetti contenutistici. La comunicazione analogica e quella non verbale
(compresa la postura e le espressioni gestuali) ed é preposta a definire la rela-
zione, mentre le parole, che fanno uso del linguaggio numerico, cioe delle pa-
role, servono a scambiare informazioni-conoscenze e, quindi, attiene
all’aspetto contenutistico. Le due modalita vengono cambiate continuamente;

V assioma: Gli scambi di comunicazione sono sempre simmetrici o
complementari, in base al rapporto di uguaglianza (interazione simmetrica) o
sulla differenza (interazione complementare). L'interazione simmetrica e ca-
ratterizzata dall'uguaglianza, in questo caso si rispecchia il comportamento
dell’altro. In quest’ultima il rapporto ¢ tra superiore ed inferiore ed ognuno
completa il comportamento dell’atro (ordinare-obbedire)?,

E evidente che la prospettiva incentrata sull’individuo visto in sé viene
disintegrata da questo approccio che, rispetto ai precedenti, esprime un salto,
proprio perché oggetto di studio della psicologia, e non solo, dovranno essere
1 sistemi e non unitda singolarmente prese. L’insieme di parti risulta
influenzato proprio dal legame che le coinvolge.

La validita in ambito psicologico & indubbia, mentre in altri ambiti,
come quello psicolinguistico, emerge il misconoscimento della valenza
dell’intenzionalita, ritenuta un imprescindibile elemento di qualificazione
della comunicativita umana®®.

3.3 Dalla “tectologia” alla teoria generale dei sistemi

La riflessione e oggetto di specifica attenzione da parecchi studiosi, che
gia all’inizio del XX sec. tentano di delineare i termini della dicotomia

2 Ivi, cap. 1l “Tentativo di fissare alcuni assiomi della comunicazione” (pp. 40- 107).

2 Levinson, ad esempio, ritiene 1’intenzionalitd essenziale per comprendere la lingua come
sistema significativo: “la comunicazione ¢ costituita da un emittente che ha intenzione di far si
che il ricevente pensi o faccia qualcosa, facendo in modo che il ricevente stesso riconosca che
I’emittente sta cercando di causare in lui quel pensiero o quell’azione. Quindi, la
comunicazione & un tipo complesso di intenzione, raggiunta o soddisfatta nel momento in cui
€ riconosciuta. Nel processo di comunicazione, I’intenzione comunicativa dell’emittente
diventa conoscenza reciproca per l’emittente e il ricevente (...) Raggiungere lo stato di
conoscenza reciproca di un’intenzione comunicativa & essere riusciti a comunicare” (S.C.
LEVINSON, Pragmatics, Cambridge University Press, Cambridge 1983, pp. 284-285). La
citazione si inquadra nel § 6.1 “Discourse analysis versus conversation analysis” (pp. 284-
286) sulla relazione tra pragmatica e semantica.

117


https://it.wikipedia.org/wiki/Dicotomia

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

struttura-sistema degli esseri viventi e la prima opera incentrata sul “pensiero
sistemico” fu la Tectologia di Aleksandr Bogdanov®.

Il merito dello scienziato russo fu quello di fondare per primo una vera
e propria “scienza delle strutture”, che veniva prospettata formulando una
serie di principi di organizzazione, al fine di comprendere e distinguere le
strutture dei sistemi viventi ¢ non viventi. L’esito della ricerca fu la
distinzione che opero Bogdanov fra tre tipologie diverse dei sistemi: sistemi
organizzati, sistemi disorganizzati e sistemi neutri. Nei processi di
organizzazione dei sistemi, inoltre, vengono distinti formazione e
regolazione. Nel contempo un altro studioso, Vladimir Vernadskij®,
approfondi il tema indagando sul rapporto tra i sistemi viventi e il mondo
fisico che ne costituiva I’ambiente ed esemplifico la trattazione analizzando la
biosfera (Biosphere del 1926) che viene interpretata alla stregua di sistema
vivente in cui sussisteva un’interconnessione funzionale tra tutti gli essefi
viventi attraverso processi di scambio, per cui qualsiasi sistema vivente puo
essere sempre e comungue considerato un sub-sistema di un sistema piu
esteso.

Per avere una teoria generale dei sistemi occorrera attendere Ludwig
von Bertalanffy, con la valenza onnicomprensiva della teoria base comune
per tutte le discipline scientifiche con i concetti di apertura e chiusura dei
sistemi viventi, omeostasi, autoregolazione ed equifinalita?,

% Aleksandr Aleksandrovié¢ Bogdanov (vero cognome Malinovskij) (1873-1928), filosofo, po-
litico e medico russo, € famoso per Tectologia o “scienza generale dell’organizzazione e delle
strutture”, che si rifa alla “teoria generale della natura”, la cui organizzazione utilizza i mede-
simi principi della struttura di tutti i sistemi, anche non viventi. Tutte scienze, sia sociali che
biologiche o fisiche sono “sistemi di relazioni” con principi organizzativi comuni._In prospet-
tiva chiaramente ideologicizzata, la “tectologia” unifica tutte le scienze in una sola scienza
monistica, intesa come “strumento” per pianificare la collettivita in termini di organizzazione
del lavoro. Cfr. A. BOGDANOV, La scienza e la classe operaia, tr. it., Bompiani, Milano
1974; 1D., Saggi di scienza dell organizzazione, Theoria, Roma-Napoli 1988.

31 Vernadskij Vladimir lvanovich Vernadsky (1863-1945) fu mineralogista e geochimico rus-
s0. Opera principale Biosphere (1926), tr. ingl., Mark-Copernicus, New York 1997.

%2 .. VON BERTALANFFY, Teoria generale dei sistemi. Fondamenti, sviluppi, applicazioni,
tr. it., IL1, Milano 1968. Tre i concetti-base: a) Totalita: ogni parte di un sistema € in rapporto
con le parti che lo costituiscono, per cui qualunque cambiamento in una parte causa un cam-
biamento in tutto il sistema; b) Retroazione: ogni sistema aperto reagisce ai dati di ingresso e
li modifica; ¢) Equifinalita: gli stessi risultati possono avere origini diverse e le stesse cause
non producono i medesimi effetti. Cfr. C.D. BEIDEL-C.M. BULIK-M.A. STANLEY, Ab-
normal Psychology, Pearson Education, New York 2013. Cfr. pure http://www.Organsmic
Systems Psychology, su Bertalanffy Center for the Study of Systems Science.

118


https://it.wikipedia.org/wiki/Aleksandr_Aleksandrovi%C4%8D_Bogdanov
https://it.wikipedia.org/wiki/Vladimir_Ivanovi%C4%8D_Vernadskij
https://it.wikipedia.org/wiki/Biosfera
https://it.wikipedia.org/wiki/Ludwig_von_Bertalanffy
https://it.wikipedia.org/wiki/Ludwig_von_Bertalanffy
https://it.wikipedia.org/wiki/Omeostasi
https://it.wikipedia.org/wiki/1873
https://it.wikipedia.org/wiki/1928
https://it.wikipedia.org/wiki/1863
https://it.wikipedia.org/wiki/1945
https://web.archive.org/web/20081001203159/http:/www.bertalanffy.org/c_22.html
https://web.archive.org/web/20081001203159/http:/www.bertalanffy.org/c_22.html

MAURO SESSA

4. L’apporto fondamentale di Bateson. La schismogenesi e 1’omeostasi

Per definire correttamente la terapia sistemico relazionale occorre
riferirsi ad un concetto fondamentale, quello di “soggetto contestuale
elaborato” da Bateson che - come abbiamo giu evidenziato - afferma che la
personalita di ogni singolo individuo si strutturi sulla base di processi
interattivi. Questi a loro volta consistono nelle relazioni che 1’essere umano
instaura con 1’ambiente esterno e con e gli altri. Emerge cosi un’antropologia
non sostanzialista, ma relazionale, che si definisce in funzione di contesti
specifici, cosicché 'uvomo non ¢ visto come un’entita a se stante, ma come
centro di una enorme rete di rapporti, a loro volta inquadrati in un sistema piu
ampio, in cui le relazioni si intersecano e in cui i vari membri in rapporto tra
di loro si influenzano a vicenda®.

Le vicende di questa “rete” di rapporti sono complesse e talvolta
paradossali e vengono descritte da Bateson ricorrendo al termine
“schismogenesi”, dal greco antico ayiouo (scisma, divisione), con cui viene
designato, in un’opera etnografica Naven (1936), il processo di
differenziazione nelle norme di comportamento individuale che risulta da
un’interazione cumulativa tra individui e che, a sua volta, da origine alla
divisione tra gruppi®**. Essa ¢ assimilabile ad una sorta di “circolo vizioso”
destinato, qualora non dovesse intervenire un elemento intervento esterno che
lo interrompa, a situazioni distruttive.

Facendo riferimento all’assioma V ella comunicazione, i cicli di rinfor-
o reciproco tra i membri di un sistema sociale/familiare possono essere sim-
metrici o complementari. Nel caso si verificasse una escalation complementa-
re e ci fosse un grado di sufficiente dipendenza reciproca tra individui non si
raggiungerebbe mai il punto di rottura, anzi le escalation simmetriche potreb-
bero costituire I’espediente per “accomodare” gli interessi di entrambe le par-
ti. Inoltre un processo complementare pud contrastarne un altro, come avvie-
ne, ad esempio, quando lo sviluppo di una sintomatologia (depressione 0 ma-
lattie psicosomatiche) in uno dei coniugi puo servire a fermare un’escalation
di potere che sia andata troppo oltre, mettendo in pericolo ’integrita del Si-
stema (nel tipico caso della separazione).

% Bateson si pone contro I’lo cartesiano e, comunque, contro 1’lo decontestualizzato della fi-
losofia moderna (il no where portatore del moderno individualismo). Non si hanno radici e
non importa “dove sei” o “con chi sei agganciato”, in antitesi con la concezione delle societa
premoderne, in cui, ad esempio, si € sempre il “figlio di qualcuno”.

3 G. BATESON, Naven. Un rituale di travestimento in Nuova Guinea, tr. it., Einaudi, Torino
1988.

119


https://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_greca
https://www.stateofmind.it/tag/depressione/

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

Le psicoterapie sistemiche, quindi, partono dal concetto che il soggetto
sia contestuale e non pit monade, in netta contrapposizione alla psicoanalisi
(tutto succede nel mondo interno) e si puo dire che, mentre Freud era legato
alla fisica dei circuiti chiusi, Bateson sostiene che tutti i nuovi approcci
avrebbero dovuto essere legati alla fisica dei circuiti aperti.

Compiendo un passo avanti, Don Jackson elabora il concetto di omeo-
stasi familiare, osservando che nelle famiglie con un paziente psichiatrico,
quando questo migliorava le proprie condizioni di salute, altri componenti
della famiglia cominciavano a manifestare sintomi (depressioni, attacchi psi-
cosomatici), per cui postulo che tali esiti costituissero meccanismi omeostatici
che si innescavano per restituire al sistema “disturbato” il suo, seppur preca-
rio, equilibrio.

Il processo di differenziazione porta, invece, i membri della famiglia a
definirsi “per contrasto” gli uni verso gli altri ¢ Bateson vede la soluzione a
questo problema proprio nel processo di schismogenesi, cioe nelle interazioni
cumulative tra individui che determinano (reazione a reazione), il che é fon-
damentale nel pensiero di Bateson e nei suoi interessi per la cibernetica.

| processi schismogenetici spesso pongono fine a forme di stabilita
inappropriate, fonti di disagio, perché provocano una rottura dell’equilibrio e
un cambiamento strutturale del sistema (di 1l ordine) che ne modifica la forma
(morfogenesi) e favorisca retroazioni positive. L’esito, infatti, dei processi di
schismogenesi, che in teoria tenderebbero a distruggere il gruppo sociale, in
realta portano ad un cambiamento progressivo, che viene bilanciato e si stabi-
lizza. Paradossalmente, ad esempio, la simmetria e la complementarieta tra
comportamenti di rivalita e di sottomissione, essendo proprio di segno oppo-
sto, mantengono 1’equilibrio. Bateson usa I’immagine di “laua” e “wau’%,

% Cfr. Ivi, pp. 38-44. Si tratta di un rito di travestimento collettivo, celebrazione della prima
azione sociale di rilievo dei giovani con il quale gli latmul celebrano la prima azione di rilievo
compiuta da un giovane (Bateson analizza il rituale per i maschi). Il naven coinvolge il villag-
gio ed é condotto dallo zio materno (wau) che dimostra il suo affetto per il nipote (laua) con
cibo e doni rituali e strofina le natiche sulla gamba del laua, simulando un rapporto sessuale.
La sorella del padre del giovane, la sorella del giovane e la moglie del fratello maggiore si tra-
vestono da uomini e percuotono il ragazzo. Dal punto di vista funzionale il naven & un mecca-
nismo di coesione della comunita, unendo alla discendenza patrilineare quella dello zio mater-
no. L’A. individua la ragione strutturale e funzionale nel processo di differenziazione che por-
ta uomini e donne a definirsi per contrasto gli uni verso le altre nei rispettivi ethos. Si tratta di
un chiaro esempio di “schismogenesi”, cioé un insieme di interazioni cumulative tra individui
che generano le reazioni di certi individui alle reazioni di altri individui, salvando
I’integrazione.

120


https://it.wikipedia.org/wiki/Schismogenesi

MAURO SESSA

5. Verso la psicoterapia sistemico relazionale: la terapia strategica di Haley

Il Gruppo di Palo Alto studiando la comunicazione in famiglie con in-
dividui schizofrenici formulo il costrutto teorico di “doppio legame” al fine di
spiegare la modalita interattiva di queste famiglie. Esso verte sulla contraddit-
torieta tra i messaggi espliciti (verbali) e i messaggi impliciti (non verbali) e
sull’impossibilita di meta-comunicare su questa incongruenza. L’effetto per
chi riceve il messaggio é che ogni risposta risulta essere quella sbagliata, co-
sicché ¢’¢ sempre una penalita anche se si ha ragione. Questo spiega come la
comunicazione dello schizofrenico, caratterizzata dall’incapacita di distingue-
re tra linguaggio letterale e metaforico, sarebbe una forma di adattamento a
questa comunicazione patologica.

Uno sviluppo della teoria la abbiamo con Weakland nel 1960, allorché
si esce dal formato diadico per passare a un doppio legame in interazione a 3,
come nelle “triadi” o coalizioni. Lo studioso osservo, infatti, che nelle fami-
glie con un membro schizofrenico non ci sono mai due persone in grado di
accordarsi in una relazione stabile, ma c’¢ sempre un terzo che rende instabile
la relazione a due, come in una danza infinita delle coalizioni mutevoli.

J. Haley, formula invece la “teoria del controllo”, secondo la quale la
mancata qualificazione dei significati € un tratto comune nelle famiglie con
schizofrenici. Secondo la teoria dei tipi logici di Russel, ogni messaggio &
qualificato da un altro messaggio su un livello di astrazione maggiore. Per
Haley, nella lotta per il controllo familiare al livello iniziale (1) tutti fanno
un’affermazione e al livello (2) tutti tentano di definire la relazione che fa da
contesto a quell’affermazione. Per questo non si potra sapere mai chi decide
cosa & permesso e cosa € vietato, in quanto in questa lotta per il controllo i
messaggi di tutti risultano squalificati su piu livelli.

Nel complesso emerge I’importanza che le ipotesi sistemiche debbano
essere perlomeno triadiche e della necessita di mettere in luce come un figlio
reagisca alla relazione tra le sue piu importanti figure di attaccamento e - co-
me afferma Mecacci - ci si avvia cosi al consolidamento della terapia sistemi-
co-relazionale®,

% L. MECACCI, Storia della psicologia del Novecento, Laterza, Bari 1992, p. 311. A proposi-
to di tale consolidamento, cfr. pure A. GABARDO, La psicologia sistemico relazionale, su
piubenessere.it.; P. WATZLAWICK-J. HELMICK BEAVIN-D.D. JACKSON, Pragmatica
della comunicazione umana studio dei modelli interattivi, delle patologie e dei paradossi, tr.
it., Astrolabio Ubaldini, Roma 1971; P. WATZLAWICK-J.H. WEAKLAND-E. RICHARD
FISCH, Change: la formazione e la soluzione dei problemi, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Roma
1974; P. WATZLAWICK, La realta della realta. Confusione, disinformazione, comunicazio-

121


https://it.wikipedia.org/wiki/Luciano_Mecacci
https://www.piubenessere.it/psicologia-sistemica-teoria-dei-sistemi/
https://it.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Janet_Helmick_Beavin&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/wiki/Donald_deAvila_Jackson
https://it.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=John_H._Weakland&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Richard_Fisch&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Richard_Fisch&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

Haley, insieme con Milton Erikson, opera una variazione/integrazione,
proponendo un modello di terapia basato sulla tecnica ipnotica di manipola-
zione delle resistenze (ad es. dare I’illusione di un’alternativa 0 un’alternativa
peggiore). Lo scopo dell’intervento terapeutico e individuare il ciclo/sequenza
comportamentale autorinforzante e interromperlo. Secondo Haley il sintomo &
rinforzato dal comportamento che cerca di reprimerlo, cioé dalla soluzione
che la famiglia crede di avere trovato per farvi fronte. L’interesse del clinico &
sui comportamenti e lo scopo dell’intervento terapeutico é favorire i compor-
tamenti che mantengono il sintomo oltre il limite per spezzare il “cerchio di
rinforzo”. Si usano, quindi, tecniche paradossali, come la prescrizione del
comportamento sintomatico, che sfrutta la resistenza al cambiamento della
famiglia. La connotazione positiva dei comportamenti sintomatici serve inve-
ce a ristrutturare la percezione che il paziente ha del contesto del suo compor-
tamento: cambiando la realta percepita dal paziente cambieranno i suoi com-
portamenti.

6. La psicoterapia sistemico relazionale in Italia: Mara Selvini Palazzoli e il
gruppo di Milano

6.1 Il gruppo di Milano

Gli esordi del “Gruppo di Milano” si collocano negli anni ’60, epoca
del “miracolo economico”, ma anche dell’iniziale declino dell’assetto tradi-
zionale della societd, in cui si mette in discussione 1’autorita, con crisi della
famiglia e della genitorialita, flussi migratori interni, disagio da urbanizzazio-
ne, dissoluzione dei legami di appartenenza e radicalizzazione
dell’individualismo. Fu quest’ultimo che il gruppo combatté, evidenziando un
punto di vista politico democratico, proteso a difendere i pit deboli e propo-
nendo una definizione paritaria della responsabilita genitoriale, istanza che
trovera riscontro nella normativa qualche decennio dopo®’.

Negli anni *70 il gruppo si infoltisce: Mara Selvini-Palazzoli, Silvana
Prata, Luigi Boscolo, Gianfranco Cecchin e molti altri abbracciano

ne, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Roma 1976; V. UGAZIO, Storie permesse, storie proibite. Po-
laritad semantiche familiari e psicopatologie, Bollati Boringhieri, Torino 2012.

87 L. BOSCOLO-G. CECCHIN-L. HOFFMAN-P. PENN, La clinica sistemica. Dialoghi a
quattro sull ’evoluzione del modello di Milano, Bollati, Torino 2004; F. BRUNI-P.G. DE FI-
LIPPI, La tela di Penelope. Origini e sviluppi della terapia familiare, Bollati Boringhieri, To-
rino 2007.

122



MAURO SESSA

I’approccio sistemico relazionale, portando avanti un’incessante lavoro di ri-
cerca con pazienti, soprattutto anoressiche e psicotici®e.

Una costante della scuola fu la relazione d’équipe e I’atteggiamento di
gruppo, rivendicando I’assoluta indipendenza e, quindi, restando lontano da
sovvenzioni pubbliche®. Il progresso nell’applicazione psicoterapeutica ebbe
risonanza internazionale, soprattutto negli anni *70, con 1’equipe di “parados-
so e controparadosso” 4%, che sperimenta la tecnica eriksoniana, secondo la
quale, a prescindere dalla spiegazione eziologica, ritenuta di dubbia utilita

3 Per comprendere il movimento sistemico milanese nella cornice della storia della terapia
familiare, cfr. P. BERTRANDO-D. TOFFANETTI, Storia della terapia familiare, Raffaello
Cortina, Milano 2000 e D. CAMPBELL-R. DRAPER-E. CRUTCHLY, Il modello sistemico
di Milano, in A.S. GURMAN-D.P. KNISKERN, (a cura di), Manuale di terapia della fami-
glia, Bollati Boringhieri, Milano1995, pp. 323-359. L’opera “storica” ¢ M. SELVINI PA-
LAZZOLI, L anoressia mentale, Feltrinelli, Milano 1963. Cfr. pure, come esempi significativi
nella enorme produzione: M. SELVINI PALAZZOLI-L. BOSCOLO-G. CECCHIN-G. PRA-
TA, The treatment of children trough the brief therapy of their parents, in “Family Process”,
vol. 13 (1974), n. 4, pp. 429-442; M. SELVINI PALAZZOLI-L. BOSCOLO-G. CECCHIN-
G. PRATA, Family rituals. A powerful tool in family therapy, in “Family Process”, vol. 16
(1977), n. 4, pp. 445-453; 3-9; M. SELVINI PALAZZOLI-L. BOSCOLO-G. CECCHIN-G.
PRATA, 1l problema dell’inviante in terapia familiare, in M. SELVINI PALAZZOLLI, (a cura
di), Cronaca di una ricerca, La Nuova Italia Scientifica, Roma 1988. | lavori che fanno capo a
Boscolo e Cecchin e ai collaboratori della scuola di via Leopardi a Milano rappresentano
I’approccio milanese come si € delineato a partire dagli anni ottanta: L. BOSCOLO-G. CEC-
CHIN-L. HOFFMAN-P. PENN P., Clinica sistemica, tr. it., Bollati Boringhieri, Torino 2004);
G. CECCHIN-G. LANE-A. WENDELL, Verita e pregiudizi, Raffaello Cortina, Milano 1997.
Un filone ¢ stato sviluppato dopo la scissione del team di “Paradosso e controparadosso”, av-
venuta nei primi anni ottanta, da Mara Selvini Palazzoli e, dopo la sua morte, dai suoi princi-
pali collaboratori Stefano Cirillo, Matteo Selvini, Anna Maria Sorrentino. Cfr. M. SELVINI
PALAZZOLI-L. BOSCOLO-G. CECCHIN-G. PRATA, Paradosso e controparadosso. Un
nuovo modello nella terapia della famiglia a transazione schizofrenica. Feltrinelli, Milano
1975; M. SELVINI PALAZZOLI-S. CIRILLO-M. SELVINI-A.M. SORRENTINO, | giochi
psicotici della famiglia, Raffaello Cortina, Milano 1988. In ambito piu specifico e “dedicato”
abbiamo M. SELVINI PALAZZOLI-S. CIRILLO-M. SELVINI-A.M. SORRENTINO, Ra-
gazze anoressiche e bulimiche. La terapia familiare, Raffello Cortina, Milano 1998 e S. CI-
RILLO-R. BERRINI-G. CAMBIASO-R. MAZZA, La famiglia del tossicodipendente, Raf-
faello Cortina, Milano 1996, mentre di piu ampio respiro M. SELVINI, Reinventare la psico-
terapia, Raffaello Cortina, Milano 2004; L. BOSCOLO-P. BERTRANDO, I tempi del tempo,
Bollati Boringhieri, Torino 1997. Utile anche la panoramica presentata in
https://www.stateofmind.it/tag/psicoterapia-sistemico-relazionale (ult. acc. 10/11/2020).

% Di grosso incoraggiamento fu Paul Watzlawick, che visito il loro centro e citd la “Scuola di
Milano” in piu di un’occasione.

0 La notorieta internazionale ¢ dovuta al loro primo articolo in inglese: The Treatment of
Children through Brief Therapy of Their Parents, dove pubblicizzarono il loro metodo, con
particolare riferimento all’invio, all’équipe terapeutica, alle prescrizioni di rituali familiari.

123


https://www.stateofmind.it/tag/anoressia-nervosa/
https://it.wikipedia.org/wiki/Anni_1980
https://www.stateofmind.it/tag/psicoterapia-sistemico-relazionale/
https://it.wikipedia.org/wiki/Paul_Watzlawick

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

concreta, si fa uso di strategie “coperte”, sotterranee ed inavvertibili, per in-
durre un cambiamento®!,

Il paradosso, nell’ottica del gruppo di Milano, trasforma la malattia in
“buona” e, al tempo stesso, la terapia, che ha la capacita di guarire la malattia,
cessa di essere buona, perché la guarigione potrebbe alterare I’equilibrio della
famiglia. Un corollario di questo intervento é la circolarita della visione del
gruppo in quanto i comportamenti sono relazionali e generano una nuova otti-
ca in cui non vi sono colpevoli, ma vittime fagocitate da un “gioco relaziona-
le” che li sovrasta essendo piu forte di loro.

La prospettiva, che & decisamente nuova, non € indenne da criticita, per
cui attualmente é stata riconsiderata e 1’enfasi assolutoria temperata. E, infatti,
subentrata la presa di coscienza che occorre responsabilizzare i membri della
famiglia e che negare lo status di malattia rende impossibile agire per lenire la
sofferenza individuale del paziente che & meritevole di attenzione terapeutica.

6.2 Prescrizioni e retroazioni

Il ripensamento porta a ridisegnare i protocolli, per cui negli anni >80 si
considera I’opportunita di utilizzare le prescrizioni, prassi che diventa fissa
dal 1979, in particolare per le famiglie con figli psicotici o anoressici. La pre-
scrizione, nella logica sistemico-relazionale mira, infatti, a modificare e/o so-
stituire le regole disfunzionali della famiglia, per cui il terapeuta € chiamato
ad individuare le regole che provocano disfunzioni e formulare un piano pre-
scrittivo ad hoc. Ad esempio, una prescrizione “invariabile”, cioé da sommi-
nistrare da protocollo, era quella della de-triangolazione del figlio sintomati-
co, “prescrivendo” ai genitori il massimo riserbo sulle sedute di coppia alla
famiglia allargata e ai figli e poi la “sparizione” da casa.

Grazie alla retroazione dei vari membri della famiglia, il gruppo di Mi-
lano ha costruito un modello di funzionamento a sei stadi, secondo il quale si
andrebbe a strutturare gradualmente il comportamento del figlio sintomati-
co*2. L’impostazione del nuovo gruppo di Milano (Matteo Selvini, Anna Ma-

41 «|_a supponenza, la tracotanza, la tensione simmetrica esasperata al punto da non arrendersi
di fronte all’evidenza e alla stessa imminenza di morte (...) La pretesa di farcela ad avere il
controllo nel definire la relazione, a costo di una esasperante lotta simmetrica tra i membri
della famiglia che culmina con la squalifica della propria definizione della relazione subito,
prima che I’altro ci arrivi” (M. SELVINI PALAZZOLI-L. BOSCOLO-G. CECCHIN-G.
PRATA, Paradosso e controparadosso, cit., p. 32).

4211 concetto di “gioco”, che si riconduce alla “Teoria dei tipi logici di Russell”, spiega i pecu-
liari modelli di interazione che si appalesano all’osservazione, come, ad esempio, le coalizioni
tra i membri. Il concetto di “rituale” si riconduce alla tecnica che prescrive all’interno dei gio-

124



MAURO SESSA

ria Sorrentino, Stefano Cirillo) oggi € orientato a privilegiare 1’accoglienza
della sofferenza e della richiesta di aiuto da parte della famiglia, con la novita,
rispetto al passato, di fornire assistenza anche a singoli, superando una lettura
solo ed estremisticamente sistemica del disagio.

I lavori che fanno capo a Boscolo e Cecchin e ai collaboratori della
scuola di via Leopardi a Milano rappresentano ’approccio milanese come si €
delineato a partire dagli anni 80, mentre un nuovo filone é stato sviluppato
dopo la scissione del team di Paradosso e controparadosso (primi anni ’80)
da Mara Selvini Palazzoli, Stefano Cirillo, Matteo Selvini, Anna Maria Sor-
rentino.

7. Il modello della psicoterapia sistemico relazionale
7.1 L’approccio, il “paziente designato” e I’eziologia del disagio

Secondo I’approccio sistemico, ogni comportamento ¢ considerato alla
stregua di una comunicazione che immette e riceve informazioni nel sistema.
Allo stesso modo il sintomo & esso stesso una comunicazione ed il portatore
del sintomo ¢ indicato col termine di “paziente designato”. Cid rappresenta
non tanto un espediente linguistico o un’innovazione lessicale, quanto piutto-
sto una modificazione radicale della concezione del disagio psicologico. Per
“paziente designato” s’intende la persona portatrice di un problema vista
all’interno del sistema cui appartiene e come portavoce di un disagio ben piu
esteso in quanto lamenta il disagio non solo a nome proprio, ma a nome
dell’intero sistema®. Per questo la condizione di malattia &, in un certo senso,
funzionale alla stabilizzazione dell’equilibrio del sistema. Il termine “designa-
to” indica proprio che ¢ il sistema a designarlo quale espressione di un con-
flitto, a nome dell’intero nucleo, per cui non puo essere sic et simpliciter con-
siderato “vittima”, in quanto partecipa attivamente al “gioco” patologico.

La genesi della psicopatologia € da ricercarsi non solo in esperienze ne-
gative (traumi e abusi), ma anche dalla confusione generata da schemi rela-
zionali incongrui, in cui i ruoli non sono sufficientemente chiari e, sul presup-
posto che il ruolo stesso ¢ legato all’identita. Chi, infatti, non sa con chiarezza

chi comportamenti strutturati non verbali che prevalgono sulla consapevolezza verbale
dell’insight.

43 Questa concezione di “paziente designato” nacque in primo luogo dall’esperienza clinica
empirica alla luce di alcuni rilevanti eventi. Si pensi, solo per fare alcuni esempi, ai casi in cui
il figlio muove i primi passi di autonomia e la madre cade in depressione, oppure a quando la
moglie “problematica” migliora e il marito inizia a presentare problemi.

125


https://www.psicologo-milano.it/approccio-sistemico-relazionale/

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

quale ruolo copre non puo comprendere chi é. L’impossibilita di inserirsi con
chiarezza nella una trama narrativa sistemica genera la patologia, mentre, per
assurdo, chi subisce il trauma del maltrattamento, malgrado tutto, di regola
non perde la percezione del proprio ruolo.

La psicoterapia sistemico relazionale utilizza il modello familiare trige-
nerazionale, che si basa sul ciclo vitale della famiglia che si sviluppa, nel
tempo, attraverso la serie di fasi prevedibili di cui abbiamo parlato: a) separa-
zione dalla famiglia d’origine e costruzione della coppia; b) nascita dei figli;
c) crescita dei figli fino allo svincolo; d) re-investimento nella vita di coppia;
d) invecchiamento e separazione della coppia originaria per la morte del co-
niuge. Ogni fase in sé e relativamente stabile, prevede determinati compiti e
presenta una struttura lineare e definita, mentre la stabilita e la chiarezza strut-
turale vacillano nei periodi di transizione.

A rendere meno traumatica la fase riorganizzativa fra diverse fasi evo-
lutive e il paradigma che si lucra dalle esperienze passate, nel senso che
I’immissione in una nuova fase avviene secondo schemi ricorrenti di rapporti
multigenerazionali che si tramandano con i vincoli di filiazione e “alleanza”
intergenerazionale, per cui si parla di modello trigenerazionale, il cui perno ¢
la coppia, ed in cui si incontrano un asse verticale ed un asse orizzontale. Ab-
biamo citato, ad esempio, il vincolo di filiazione, consistente nella trasmissio-
ne intergenerazionale di valori affettivi e culturali e di vincolo di alleanza tra i
membri di una coppia, che, diversamente dai figli non sono consanguinei, e
che si realizza mediante una prassi di regole non scritte, ordinariamente defi-
nite “complicita”, delimitanti il confine della coppia. Il vincolo intergenera-
zionale sorge con la nascita del figlio, che reitera il precedente vincolo di fi-
liazione dei nuovi genitori rispetto ai loro genitori d’origine.

| processi di differenziazione generazionale, indicatore della separazio-
ne/differenziazione dalla famiglia d’origine, sono alla base dei problemi di
coppia quando il processo di appartenenza & incompiuto e quando il singolo,
separato dalla famiglia di origine, non riesce a percepire 1’appartenenza alla
nuova, maturando un comportamento disfunzionale soprattutto in termini di
alleanza**.

44 Un esempio ¢ costituito dai cosiddetti “traumi dell’attaccamento”, effetti di un legame squi-
librato con le generazioni precedenti e, quindi, nocivo sia all’appartenenza che alla differen-
ziazione dalla famiglia di origine. Cfr. pure C. LORIEDO-A. PICARDI, Dalla teoria generale
dei sistemi alla teoria dell’attaccamento. Percorsi e modelli della psicoterapia sistemico-
relazionale, Franco Angeli, Milano 2005. Cfr. pure A. LAQUIDARA, L Attaccamento nella
Famiglia, in http://www. psicolab.net, 25 marzo 2010 (ult. acc. 16/11/2020).

126


https://web.archive.org/web/20111205161350/http:/www.psicolab.net/2010/attaccamento-famiglia/
https://web.archive.org/web/20111205161350/http:/www.psicolab.net/2010/attaccamento-famiglia/

MAURO SESSA

In quest’ottica, anche i problemi di coppia scaturiscono da difficolta
nella differenziazione intergenerazionale e, di conseguenza, abbiamo proble-
mi nello stabilire un nuovo vincolo funzionale di alleanza a livello di coppia.
Occorre quindi un equilibrato grado di differenziazione del sé al fine di garan-
tire equilibrio e sanita mentale.

7.2 Lateoria di Bowen e la variante di Minuchin

Ad occuparsi della “differenziazione del s¢” fu Bowen®, per il quale ri-
sulta essere un concetto cardine. Secondo la teoria dello psicologo americano,
quando I’intensita emotiva della massa familiare &€ macroscopicamente eleva-
ta, insorgono problemi e si rischia la cosiddetta “fusione dell’io”, nel senso
che i componenti restano indifferenziati e le relazioni diventano simbiotiche,
il che puo favorire la schizofrenia. Se questo e un caso limite, non meno gravi
sono i casi piu comuni, in cui le aree di autorealizzazione autonoma, ed indi-
pendenti dall’altro, 0 non esistono o sono ridotte. Il soggetto viene quindi fa-
gocitato in una logica di dipendenza dagli altri e tende ad interpretare le rela-
zioni in termini di conferma/accettazione o rifiuto. In questi casi, il legame
funziona se vi e conferma, non funziona se vi e rifiuto, quindi si definisce in
questa dicotomia.

Un alto grado di differenziazione del sé sviluppa invece un’identita di
sicurezza emotiva che aiuta nel perseguire i propri scopi ed essere funzional-
mente positivi, anche in costanza di critiche e senza essere influenzati dal
giudizio degli altri. Tra i due estremi, la maggioranza dei soggetti si colloca in
una scala intermedia. Quando il livello di differenziazione e basso, infatti, il
soggetto mette in atto meccanismi relazionali di gestione della tensione
nell’ambito del sistema familiare: il conflitto coniugale, la disfunzione di un
coniuge e la trasmissione di un problema a uno dei figli, tramite il perverso,
ma frequentissimo meccanismo della triangolazione.

Il conflitto coniugale si attiva nell’ambito di una relazione simmetrica,
ma nessuno dei partner é disposto a dividere il “sé comune” con ’altro. Nella

4 Murray Bowen (1913-1990) psichiatra americano e docente di psichiatria alla Georgetown
University, € annoverato tra i pionieri della terapia sistemico-relazionale della terapia familia-
re, nonché autore di una teoria sistemica sulla famiglia. Opere di riferimento: The Use of Fam-
ily Theory in Clinical Practice (1966), Toward the Differentiation of Self in One’s Family of
Origin (1974); M. BOWEN-M.E. KERR, Family Evaluation: An Approach Based on Bowen
Theory, Norton & Co., New York 1988. Il testo forse piu celebre & Family Therapy in Clinical
Practice, Jason Aronson Inc-Northvale, New York 1978, in cui troviamo alcuni dei suoi lavori
teorici pitl importanti degli ultimi 20 anni della sua ricerca.

127


https://en.wikipedia.org/wiki/Georgetown_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Georgetown_University

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

disfunzione del coniuge, invece, si assiste alla resa incondizionata di uno dei
coniugi, che finisce con I’abbandonare il proprio sé*.

Questi meccanismi hanno una particolarita: se da un lato possono esse-
re nocivi per alcuni membri della famiglia, dall’altro preservano il funziona-
mento di altri membri della famiglia.

Secondo Bowen, il grado di difficolta di una relazione coniugale € su-
scettibile di quantificazione, in quanto il sistema-famiglia funziona come se
“una certa quantita di immaturita”, fosse assorbita in rapporto alla disfunzio-
nalita di un membro della famiglia, il che permette una maggiore funzionalita
agli altri. Ecco perché trasmettere il problema ai figli € un meccanismo con
cui I’io familiare gestisce la tensione. Questo € il caso tipico della triangola-
zione, in cui la tensione interconiugale viene gestita coinvolgendo un figlio (o
i figli) e questa alleanza con un membro della famiglia pit vulnerabile mira
alla costruzione di una relazione piu stabile*’.

Secondo Bowen ¢ un tipo di coazione in cui ogni generazione fa ricade-
re la sofferenza su quella successiva*. Tale meccanismo patologico genera un
paradosso: il conflitto tra adulti e regolato utilizzando le risorse psicologiche
ed emotive del bambino, al quale viene inflitta una lesione dei bisogni evolu-
tivi, che necessita di una sintonizzazione affettiva da parte degli adulti e si
produce una “delega intergenerazionale”. 1l bambino, quindi, verra condizio-
nato nel suo modo di pensare ed agire e sara inficiata la sua possibilita di dif-
ferenziarsi®. E, nel successivo ciclo di vita, sara facile che il soggetto sposti
sul partner I’esigenza di soddisfare i bisogni inappagati, che, se non dovesse
essere appagata, perpetuera una nuova triangolazione.

Una variante della psicoterapia sistemico relazionale & 1’approccio
strutturale dello psichiatra e psicoterapeuta salvadoregno di origine argentina,
Salvador Minuchin50, che ugualmente concorda nel considerare il sintomo

46 Una variante & quella in cui uno dei coniugi abdica del tutto al proprio sé e offre il proprio
“non sé” a sostegno del partner, incorrendo in situazioni disfunzionali e sviluppando patologie
fisiche e psicologiche nel quadro di una relazione shilanciata in cui uno dei coniugi sta bene e
I’altro & un malato cronico.

47 Dispiegandosi da una generazione all’altra, rende sempre pill evanescente I’identita dei sin-
goli membri della famiglia, fino ad arrivare ai casi estremi di simbiosi familiare in cui la non
differenziazione del sé di ciascuno & massima.

4 L. HOFFMAN, Principi di terapia della famiglia, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Roma 1984.

49 Le relazioni triangolari si estendono agli altri sottosistemi familiari (ad esempio quello dei
fratelli o in generale con la famiglia allargata) e con il sistema amicale e professionale.

% Salvador Minuchin (1921-2017), psichiatra e psicoterapeuta, & noto per la sua terapia fami-
liare di tipo strutturale sviluppata alla Child Guidance Clinic di Filadelfia. La ricerca e la pra-
tica terapeutica vennero anche coltivate a New York, dove Minuchin incomincio a formare te-

128


https://www.ibs.it/libri/editori/astrolabio-ubaldini

MAURO SESSA

come effetto di disfunzioni nell’alveo familiare del paziente. Il suo apporto
verte sul concetto di “confine”, cioe della chiara delimitazione tra le
generazioni intorno alla famiglia “nucleare”, a garanzia di un positivo
andamento delle vicende familiari. Occorre anche, perd, che tale
delimitazione sia flessibile, in maniera che ogni soggetto interessato possa
agevolmente compiere il suo percorso evolutivo, ricoprendo il ruolo che gli
compete.

La terapia dovra tenere in considerazione i classici tre piani generazio-
nali, cioé la famiglia di origine, la coppia e i figli. La questione di fondo verte
sulla dicotomia appartenenza/separazione, che, se sbilanciata, non permette ai
tre piani di mantenere i confini e restare distinti. Lo studioso parla a tal pro-
posito di “angolo di deviazione” rispetto a questo modello, che, laddove pato-
logico, richiede un intervento terapeutico di correzione di natura strutturale51.

7.3 La prassi terapeutica sistemico-relazionale

L’approccio ¢ “sistemico” perché riguarda non il singolo individuo, ma
il sistema di relazioni che lo coinvolge (sistema-famiglia, sistema coppia, si-
stema gruppo amicale, sistema lavoro); ¢ “relazionale” per il primato ricono-
sciuto alla relazione nella definizione dell’identita di una persona. Per cui le
esperienze relazionali disfunzionali dovranno essere corrette da una terapia
capace di far emergere nuove modalitd52, sancendo il primato del “mondo in-
terno” rispetto all’esterno.

Al fine di concretamente realizzare il percorso terapeutico, il
modello focalizza D’attenzione sull’osservazione diretta delle modalita
relazionali del paziente nei confronti del sistema-gruppo familiare. Ecco
perché occorre procedere ad un’anamnesi della storia familiare e
transgenerazionale, in quanto il riferimento contestuale ne viene fortemente
influenzato.

rapisti familiari. Cfr. le numerose opere tradotte in italiano: S. MINUCHIN, Famiglie e tera-
pia della famiglia, tr. it. Astrolabio-Ubaldini, Roma 1978; ID., Guida alle tecniche della tera-
pia della famiglia, tr. it., Astrolabio Ubaldini, 1982; ID., Famiglia: un’avventura da condivi-
dere. Valutazione familiare e terapia sistemica, tr. it., Bollati Boringhieri, Torino 2009; ID.,
L arte della terapia della famiglia, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Roma 2014. Recente ID., Lavo-
rare con le famiglie. Una guida alla psicoterapia della famiglia, tr. it., Franco Angeli Editore,
Milano 2015.

51 Cfr. https://www.stateofmind.it/tag/psicoterapia-sistemico-relazionale/

52 E. VISANI-D. SOLFAROLI CAMILLOCCI (a cura di), Identita e relazione. La formazione
dell’identita secondo diversi orientamenti clinici e in differenti contesti, Franco Angeli, Mila-
no 2001.

129


https://www.stateofmind.it/tag/psicoterapia-sistemico-relazionale/
http://books.google.it/books?id=AZtTXfIIyl0C&pg=PA175&dq=%22family+script%22+identi%C3%A0+familiare&hl=it&sa=X&ei=35pAUbuLF_CR7Aaq3oGoCw&redir_esc=y#v=onepage&q=%22family%20script%22%20identi%C3%A0%20familiare&f=false
http://books.google.it/books?id=AZtTXfIIyl0C&pg=PA175&dq=%22family+script%22+identi%C3%A0+familiare&hl=it&sa=X&ei=35pAUbuLF_CR7Aaq3oGoCw&redir_esc=y#v=onepage&q=%22family%20script%22%20identi%C3%A0%20familiare&f=false

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

Privilegiando lo schema hic et nunc rispetto a quello illo tempore,
I’analisi focalizza I’attenzione sulle dinamiche disfunzionali che si verificano
nel presente e causano il disagio “qui e ora”. Il lavoro consiste, quindi, una
volta messa a fuoco la problematica in chiave contestuale e relazionale, nel
modificare le dinamiche relazionali disfunzionali, preferibilmente con
soluzioni di breve termine o, con disturbi gravi, di medio termine, affrontando
le resistenze dell’ambiente di riferimento che vedra nella mutazione di
atteggiamento un attentato al proprio equilibrio.

Chiaramente la metodica non esclude che il protocollo possa essere
applicato anche sul piano individuale, ma, anche cosi, non si trattera di
una terapia individuale tradizionale. L’individuo & sempre visto, infatti,
come portatore del bagaglio relazionale in cui é stato immerso e pensieri,
emozioni, sentimenti e storia personale comunque lo legano alle relazioni,
anche se il trattamento é individuale53. In altre parole, il paziente, anche
se trattato individualmente, reca in sé tutte le relazioni significative della
sua storia personale. 1l modello, comunque, resta particolarmente indicato
per le terapie familiari e di coppia.

Resta fondamentale la relazione terapeutica all’interno della quale si
apre uno spazio che costituisce una sorta di “laboratorio” di sperimentazione
di nuove modalita relazionali che dovranno essere sviluppate al fine della
guarigione terapeutica e, dal punto di vista epistemologico, i fattori psicologi-
ci, sociali ed ambientali nel modello sistemico-relazionale tendono a prevale-
re sulle concezioni bio-organicistiche che sino ad allora avevano condizionato
i modelli terapeutici.

8. Gli strumenti
8.1 L’utilizzo degli “oggetti fluttuanti”

Il psicoterapeuta sistemico-relazionale privilegia un approccio concreto,
cioe fondato sul presente, nella consapevolezza del contesto relazionale socia-
le-culturale e fondamentalmente attivo. In questa ottica, 1’analisi delle diffi-
colta passa attraverso 1’analisi della domanda del paziente, in base alla quale
s’instaura 1’alleanza terapeutica.

Un secondo aspetto dell’analisi verte sull’esame della possibilita con-
creta di coinvolgimento di famiglia, partner etc. e sulla disponibilita a trovare

% E. SCABINI-R. IAFRATE, Psicologia dei legami familiari, Il Mulino, Bologna 2003. Il
modello sistemico-relazionale pero € applicabile anche per una terapia individuale, il che co-
stituisce ormai una pratica diffusa.

130



MAURO SESSA

soluzioni e nuove modalita relazionali, cioé occorre analizzare concretamente
le possibilita di interazione.

Il terapeuta spesso utilizza tecniche denominati “oggetti fluttuanti
nonché “spazi di riflessione” alternativi, come immagini e sculture, giochi (ad
es. quello dell’oca) o strumenti come il “blasone familiare” e le maschere. Si
tratta di strumenti per lo shlocco della riflessione, in mancanza della quale
non sara possibile adottare nuove visioni del mondo e nuove strategie relazio-
nali.

Nella terapia sistemico-relazionale si possono assegnare cosi i compiti
(“homeworks™), che hanno anche carattere esplorativo al fine di permettere al
sistema coinvolto di sperimentare interazioni differenti. Alcuni compiti svol-
gono nel corso delle sedute e riguardano soprattutto problematiche dei ruoli,
della gerarchia, delle alleanze, e della qualita della comunicazione.

La difficolta maggiore nasce proprio dall’ambiente-sistema che, in virtu
del principio dell’omeostasi, tende a resistere a cambiamenti percependoli
come un’insidia al suo equilibrio e, dunque, potrebbe accentuare ulteriormen-
te modalita relazionali disfunzionali. Di qui la necessita di sperimentare con-
tinuamente le nuove modalita di interazioni, interpretando correttamente, ad
esempio, il significato di certi comportamenti ed inquadrando correttamente i
sintomi in prospettiva relazionale, il che comporta una serie di vantaggi non
solo per il paziente, ma per I’intero sistema.

Essenziale in tale ambito I’apporto del terapeuta, in quanto la riflessio-
ne spesso ¢ al di sopra delle possibilita concrete del paziente e dei componenti
del suo gruppo familiari. Il “professionista intellettuale”, infatti, dovra sup-
portare riflessione e maturazione delle nuove modalita, per supplire cosi ad un
processo che non potrebbe essere felicemente portato a compimento autono-
mamente.

Considerando, infine, che le strategie potrebbero rivelarsi poco efficaci,
si rende ancor piu importante la modalita sperimentale per consentire al si-
stema di stabilizzarsi su un equilibrio diverso.

9954
)

8.2 Eventi paranormativi e normativi. I “cicli di vita”

Nell’approccio sistemico relazionale ¢ essenziale il concetto di “ciclo
vitale” e, al suo interno, la distinzione tra eventi “paranormativi” e “normati-

% P, CAILLE’-Y. REY, Gli oggetti fluttuanti. Metodi di interviste sistematiche, tr. it., Arman-
do, Roma 2005.

131


https://it.wikipedia.org/wiki/Homework_(psicologia)
https://it.wikipedia.org/wiki/Gerarchia
https://it.wikipedia.org/wiki/Alleanza
https://it.wikipedia.org/wiki/Comunicazione

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

vi”. I primi sono gli eventi del ciclo vitale come nascita, morte o incidenti che
non sono prevedibili; i secondi sono, invece, eventi prevedibili.

Un grande contributo alla chiarificazione di ciclo vitale € dovuto a Eve-
Ilyn Duval e Rubern Hill, che propongono una scansione del ciclo vitale in ot-
to stadi. Gli eventi nodali sono ’acquisizione o la perdita di membri familia-
ri*>. Viene coltivato, soprattutto ad opera di Hill, lo studio delle implicazioni
intergenerazionali e dei ruoli dei vari membri della famiglia. Entrambi i so-
ciologi conclusero che ogni membro del nucleo famiglia ha un proprio compi-
to evolutivo che influenza quello degli altri membri, ma che ne & anche in-
fluenzato, e li definiscono compiti di sviluppo

La Duvall propose una divisione del ciclo di vita familiare in otto stadi,
a partire da eventi basilari che implicano specifici compiti di sviluppo: 1)
formazione della coppia; 2) famiglia con figli; 3) famiglia con figli in eta pre-
scolare; 4) famiglia con figli in eta scolare; 5) famiglia con figli adolescenti;
6) famiglia trampolino di lancio; 7) famiglia in fase di pensionamento; 8) fa-
miglia anziana.

Nel suo studio sulle implicazioni intergenerazionali, Hill sottolineo
I’importanza della dimensione storica, che ¢ causa dell’interdipendenza tra le
varie generazioni che compongono la famiglia. Qui ogni individuo coltiva re-
lazioni di tipo orizzontale, (tra soggetti della propria generazione) e verticali
(con altre generazioni). Lo schema e trigenerazionale, in quanto indispensabi-
le a comprendere 1’evoluzione del sistema familiare.

Non a caso Mc Goldrick rifacendosi a queste premesse, dimostra che la
famiglia € un sistema vivente a carattere referenziale, si pone come riferimen-
to primario dell’esperienza emotiva di una persona e costituisce il contesto
esperienziale privilegiato all’interno del quale i sintomi assumono una fun-
zione relazionale®®. Famosa & la sua tabella delle fasi del ciclo vitale. Ad

% Nel 1948, i sociologi Evelyn Duvall e Ruben Hill, per incarico della Conferenza Nazionale
Statunitense di Vita Familiare, studiarono le “dinamiche dell’interazione familiare”. Essi ela-
borarono un nuovo concetto di ciclo di vita della famiglia utilizzando una tabella che riportava
per ogni stadio di sviluppo i diversi compiti dei genitori e dei figli e i rispettivi problemi socia-
li. Nel 1950, in un workshop interdisciplinare sulla ricerca familiare, tenuto dall’universita di
Chicago, Duval applica il concetto di stadio di sviluppo, sino ad allora utilizzato per i singoli
membri, all’intera famiglia nel suo insieme e il ciclo di vita della famiglia venne suddiviso in
otto stadi con i relativi compiti di sviluppo.

% M. MCGOLDRICK-E.A. CARTER, The family life cycle, in F. WALSH, (a cura di), Guil-
ford family therapy series. Normal family processes, Guilford Press, New York 1982, pp. 167-
195). 1l lavoro analizza il “ciclo di vita” della famiglia con: 1) Fasi prevedibili del “normale”
ciclo di vita familiare nell’America tra XIX e XX sec.; 2) La mutevolezza del ciclo attuale in

132


https://it.wikipedia.org/wiki/Famiglia_(societ%C3%A0)

MAURO SESSA

ognuna delle sei fasi ¢ connesso un “evento critico” cui consegue un “compito
di sviluppo. Il tutto, in forma narrativa, puo essere cosi sintetizzata:

I fase del “Giovane adulto”: ¢ connesso l’evento critico consistente
nell’accettazione della separazione tra genitori e figlio che implica come
“compito di sviluppo” la differenziazione e definizione del S¢ rispetto alla
famiglia di origine, nell’ambito lavorativo e con i pari;

Il fase della “Formazione della coppia”: ¢ connesso 1’evento critico
consistente nel matrimonio che implica come compito di sviluppo a) la for-
mazione dell’identita di coppia e b) la ridefinizione delle relazioni con le fa-
miglie estese e con gli amici per includere il coniuge;

I11 fase della “Famiglia con bambini”: ¢ connesso 1’evento critico con-
sistente nell’accettazione della nuova generazione nel sistema, che implica
come compito di sviluppo: a) I’accettazione del figlio come nuovo membro
del sistema, b) 1’assunzione consapevole dei ruoli genitoriali e c) il riadatta-
mento delle relazioni con le famiglie di origine per includere i nuovi ruoli di
genitori e dei nonni;

IV fase della “Famiglia con adolescenti”: ¢ connesso 1’evento critico
consistente nell’incremento della flessibilita dei confini familiari per permet-
tere I’indipendenza dei figli, che implica come compito di sviluppo: a) la mo-
dificazione della relazione genitori-figli per consentire a questi ultimi di en-
trare e uscire dal sistema e b) la focalizzazione sul rapporto di coppia e sulla
vita professionale;

V fase della “Famiglia in cui i figli adulti sono usciti di casa”: & con-
nesso 1’evento critico consistente nell’accettazione di uscite ed entrate pluri-
me nel sistema familiare, che implica come conseguente compito di sviluppo
il riadattamento delle relazioni per consentire i movimenti di uscita (figli) e di
entrata nel sistema (acquisiti, nonni);

VI fase della “Famiglia anziana”: ¢ connesso 1’evento critico
dell’accettazione nel cambiamento dei ruoli generazionali che implica come
compito di sviluppo: a) I’accettazione del cambiamento dei ruoli generaziona-
li, b) il mantenimento del funzionamento e degli interessi di coppia e c) il so-
stegno del ruolo centrale della generazione di mezzo.

La conseguenza pratica di queste acquisizioni & che la terapia familiare
applica varie tecniche di lavoro, operando su 4 livelli principali di osservazio-
ne: 1) La storia trigenerazionale della famiglia (nonni-genitori-figli); 2)
L’organizzazione relazionale e comunicativa attuale della famiglia; 3) La

relazione al cambiamento di cio che € considerato “normale” e 3) La prospettiva clinica di uti-
lizzare del “ciclo di vita come supporto alla terapia.

133



L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

funzione del sintomo del singolo individuo nell’equilibrio della famiglia; 4)
La fase del ciclo vitale della famiglia in cui si presenta il sintomo del singolo

9. Le diverse possibili “curvature” e le “sottoscuole”

Oltre al Milan Approach di Luigi Boscolo e Gianfranco Cecchin, che
codifica forme di conversazione con la famiglia utilizzando una griglia di
domande “circolari e riflessive”, si sono sviluppate pratiche terapeutiche in-
novative (tenendo conto di Bateson), come la “terapia narrativa” di Michael
White e David Epston (in Australia), che si riconducono a Michel Foucault e
il Reflecting Team di Tom Andersen in Norvegia®’.

Interessante la “curvatura” che fa uso dell’approccio psicoanalitico e
che nel gruppo-famiglia vede sussistere il rischio che conflitti tra funzioni,
compiti e ruoli dei vari membri possano alterarne il funzionamento. Per com-
prendere la prospettiva, occorre tener presente il “Gruppo di Lavoro” propo-
sto da Bion, per il quale e fondamentale considerare quali siano dinamiche e
pulsioni non coscienti sottostanti, denominati “assunti di Base” (A.d.B.), cau-
sa di disfunzioni e disturbi.

Si pensi alla confusione fra ruoli e funzioni adulte e infantili, come, ad
esempio, la funzione di un padre assente assunta da un figlio maschio. Si trat-
ta di un’assunzione di ruolo improprio in quanto si genera un salto generazio-
nale e il soggetto da figlio diventa “marito-figlio della madre”. Ci sono casi di
doppio salto generazionale, come quando un figlio vuole insegnare ai propri
genitori come essere genitori, coprendo di fatto il ruolo proprio dei nonni.
L’intervento terapeutico in questi casi e finalizzato ad attenuare la confusione
che ne consegue e a contenerlo, facilitando I’evoluzione del gruppo-famiglia.

La “curvatura” del gia citato Salvador Minuchin viene sviluppata in Ita-
lia da Maurizio Andolfi®® e focalizza 1’attenzione sulla “distribuzione del po-
tere” nel sistema-famiglia, promuovendo, in vista di una ristrutturazione

5 T. ANDERSEN, The Reflecting Team: Dialogue and Meta-Dialogue in Clinical Work
(1987) in https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.1987.00415.x (ult. acc. 13/11/2020 h. 00:45).
L’A. affronta i sistemi “bloccati”, cio¢ le famiglie con un problema, in relazione alle quali oc-
corrono nuove idee per ampliare le prospettive e le premesse contestuali. Un team dietro uno
schermo a senso unico osserva e ascolta la conversazione di un intervistatore con i membri
della famiglia. L’intervistatore chiede poi ai membri del team la loro percezione di cio che &
avvenuto durante ’intervista. La famiglia e I’intervistatore ascoltano la discussione e poi
I’intervistatore chiede alla famiglia di commentare cio che ha sentito. Andersen descrive la
tecnica d’intervista, la fonte da cui scaturiscono le riflessioni per poi esemplificare il modo di
lavorare del gruppo di riflessione.

% M. ANDOLFI, | pionieri della terapia familiare, Franco Angeli, Milano 2005.

134


https://doi.org/10.1111/j.1545-5300.1987.00415.x

MAURO SESSA

dell’intero sistema, la ricerca di condivisione di obiettivi, mediante una coo-
perazione. Non a caso, come assume Minuchin, il sistema-famiglia ¢ “un in-
visibile insieme di richieste funzionali che determina i modi in cui i compo-
nenti della famiglia interagiscono con gli altri membri della famiglia”®®.

Va anche citata la curvatura boweniana, che utilizza il genogramma
familiare come strumento di comprensione delle dinamiche familiari®® e che
ha lo scopo di differenziare il pit possibile i membri del sistema-famiglia, fa-
vorendone lo “svincolo”. Sarebbe proprio il mancato “svincolo” la causa piu
frequente di comportamenti distonici e disfunzionali. Una tecnica é individua-
re un singolo membro della famiglia, prescrivendogli di modificare le “regole
familiari” in vigore fino a quel momento.

10. Alcune prospettive interessanti
10.1 1l modello della therapy script di Hall

John Byng Hall (1937-2020), psichiatra infantile e terapeuta della fami-
glia britannico®, propose un modello applicabile alla terapia familiare a pro-
posito del dualismo tra relazioni “rappresentate” e “reali”. Egli introduce il
“copione” (script), cioé una rappresentazione mentale di un comportamento
riconducibile alla teoria dell’attaccamento®. Si tratta di un modello operativo
interno scritto dai membri del gruppo-famiglia e contenente le aspettative
condivise dai componenti sul modo con cui i ruoli devono essere rappresenta-
ti. Il presupposto ¢ semplice: 1’identita dei membri di una famiglia, si fonda

% S. MINUCHIN, Famiglie e terapia della famiglia, Astrolabio Ubaldini, Roma 1977; S.
MINUCHIN-B.L. ROSMAN-L. BAKER, Famiglie psicosomatiche, Roma 1980, Astrolabio -
Ubaldini, Roma; S. MINUCHIN-H.C. FISHMAN, Guida alle tecniche della terapia della fa-
miglia, Astrolabio-Ubaldini, Roma 1982; M. ANDOLFI, La terapia con la famiglia, Astrola-
bio-Ubaldini, Roma 1977.

8 Cfr. M. BOWEN, Dalla famiglia all’individuo, tr. it., Astrolabio-Ubaldini, Roma 1980.

81 Terapeuta della famiglia alla Tavistock Clinic di Londra dal 1973, ¢ I’autore del modello dei
“Family script”, che spiega il funzionamento familiare mediante la “teoria dell’attaccamento”
di John Bowlby (1907-1990) ¢ dei “miti” familiari ed alla luce dell’apporto di Daniel Stern
(1934-2012). Cfr. K. RENOS-E. PAPADOPOULOS-J. BYNG-HALL, Multiple Voices: Nar-
rative in Systemic Family Psychotherapy, Routledge, London-New York 1998; J. ALT-
SCHULER-B. DALE-J. BYNG-HALL, Working with Chronic Illness, MacMillan, New York
1997; R. WHIFFEN-J. BYNG-HALL, Family Therapy Supervision, Academic Press, London
1982; J. BOWLBY-J. BYNG-HALL, The Effects of Relationships on Relationships, Clinical
Psychology Publishing, New York 1991. Cfr. pure Family Script, in http://www.psiconline.it.
82 Cfr. Family Script, psiconline.it (ult. acc. 15/11/2020 h. 1:30).

135


https://it.wikipedia.org/wiki/Genogramma_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Genogramma_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Psichiatria
https://it.wikipedia.org/wiki/Infanzia
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Regno_Unito
https://it.wikipedia.org/wiki/Terapia_familiare
https://it.wikipedia.org/wiki/Ruolo_(sociologia)
https://it.wikipedia.org/wiki/Famiglia
https://it.wikipedia.org/wiki/Londra
https://it.wikipedia.org/wiki/1973
https://it.wikipedia.org/wiki/Teoria_dell%27attaccamento
https://it.wikipedia.org/wiki/Daniel_Stern_(psicoanalista)
https://it.wikipedia.org/wiki/Renos_K._Papadopoulos
https://it.wikipedia.org/wiki/John_Bowlby
http://www.psiconline.it/prodotto_servizio/family_script.htm
http://www.psiconline.it/prodotto_servizio/family_script.htm

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

su uno script che esprime in un sistema di significati condiviso, modificabile
ed integrabile senza limiti.

I copioni possono essere anche inter-generazionali e regolano i rapporti
all’interno della stessa generazione (tra fratelli o tra coniugi, ad esempio);
quelli intragenerazionali tra generazioni diverse (figli e genitori, tra nonni e
nipoti ecc.). Ogni famiglia ha anche uno script che regola i rapporti con
I’esterno nell’ambito di una visione del mondo (il diverso dal “noi” familia-
re).

10.2 Approccio simbolico-esperenziale e co-terapeuta Carl Whitaker

Carl Alanson Whitaker®® inizi0 i suoi studi concentrandosi su pazienti
schizofrenici ed osservo che alcuni di essi dopo un recupero riprecipitavano
nuovamente nei loro problemi, ma solo dopo essere tornati a casa, per cui ri-
tenne di focalizzare ’attenzione non piu sul singolo paziente, ma sull’intera
famiglia. La sua ricerca lo portd a sviluppare 1’approccio simbolico-
esperienziale alla terapia e I’utilizzo dei co-terapeuti®®. Le sue idee sulla psi-
coterapia vennero ulteriormente sviluppate durante la sua docenza
all’Universita del Wisconsin-Madison, e nacque la terapia familiare simboli-
co-esperienziale.

Whitaker privilegia la logica emozionale rispetto a quella cognitiva,
guardando, quindi, ai processi emozionali familiari ed alla struttura della me-
desima ed indulgendo, in vista del cambiamento, a quella che definisce “tera-
pia dell’assurdo”, basata sul sapere non convenzionale. Di conseguenza egli
interveniva sul livello emozionale del sistema, riconoscendo molta importan-
za al “simbolismo” ed alle concrete esperienze di vita, che oscillano intorno

63 Carl Alanson Whitaker (1912-1995), psichiatra americano, docente universitario di psichia-
tria, dal 1946 lavoro presso il dipartimento di psichiatria dell’Universita di Emory, dove tratto
i pazienti schizofrenici e le loro famiglie. C.A. WHITAKER-A.Y. NAPIER., Il crogiolo della
famiglia, tr. it., Astrolabio Ubaldini, Roma 1981; C.A. WHITAKER, I/ gioco e l’assurdo. La
terapia esperienziale della famiglia, tr. it., Astrolabio - Ubaldini, Romal984; C.A. WHITA-
KER-W.M. BUMBERRY, Danzando con la famiglia. Un approccio simbolico-esperienziale,
tr. it., Astrolabio-Ubaldini, Roma 1989; C.A. WHITAKER, Considerazioni notturne di un te-
rapeuta della famiglia, tr. it., Astrolabio-Ubaldini, Roma 1990. Un quadro generale del suo
pensiero e offerto da J.R. NEILL-D.P. KNISKERN (a cura di), Dalla psiche al sistema:
l’evolversi della terapia di Carl Whitaker, tr. it., Giuffre, Milano 1982.

8 L’esperienza ebbe luogo durante la seconda guerra mondiale, in occasione del suo lavoro di
supporto a coloro che, ad Oak Ridge, lavoravano al progetto top-secret la bomba atomica.

136


https://it.wikipedia.org/wiki/Generazione
https://it.wikipedia.org/wiki/Famiglia_(societ%C3%A0)
https://it.wikipedia.org/wiki/1912
https://it.wikipedia.org/wiki/1995
https://it.wikipedia.org/wiki/Psichiatria
https://it.wikipedia.org/wiki/Casa_Editrice_Astrolabio
https://it.wikipedia.org/wiki/Casa_Editrice_Astrolabio
https://www.amazon.it/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=D.+P.+Kniskern&search-alias=stripbooks
https://it.wikipedia.org/wiki/Seconda_guerra_mondiale
https://it.wikipedia.org/wiki/Oak_Ridge_(Tennessee)
https://it.wikipedia.org/wiki/Bomba_atomica

MAURO SESSA

ad umorismo, gioco, scontro affettivo. Napier ne divulgo le idee in un’ottica
anche originale®.

10.3 I “gruppoanalisi”. Wilfred Bion

Interessante e improntato a temi filosofici I’apporto del gia citato
Bion®, in quanto caratterizzato dalla ricerca della verita, nell’ambito della
quale distingue tra verita “O” e conoscenza della verita “K”. Il terapeuta deve
entrare in contatto con la “O” del paziente, superando due criticita: a) la me-
moria, cioé il pensiero di cio che & gia conosciuto e regolato in sistema e b) il
desiderio che stabilisce il fine e organizza la ricerca. Si tratta di un processo
latente in cui la verita viene ricercata dal paziente inconsciamente e che non si
riesce mai a definire compiutamente. L’ambiente di questo processo ¢ il
gruppo, in cui questo effetto si realizza mediante una “idea nuova”, attribuita
a una mente superiore, in un certo senso “mistica” e situata in contatto con
“0O”. Essa mira a trasformare il gruppo che la accoglie e che la fa propria. Cio
vale per ogni tipo di gruppo (la coppia, la famiglia o la societa, un partito,
movimento, sodalizio, etc.) nel quale € legittimata la pensabilita.

I1 gruppo ¢ concepito come un “sistema composito” sostanziato dalle
dinamiche dei singoli componenti, una sorta di “apparato psichico”, che, in
quanto tale, ¢ sovraordinato all’individuale. Cosi facendo, pero, spesso il
gruppo favorisce un funzionamento tendenzialmente psicotico®’. I gruppi che
hanno normalmente un leader sono “gruppi di fine”, composti da soggetti che
si uniscono per uno scopo comune e si prefiggono un compito preciso. Il
gruppo di Bion e, invece, senza leader, quindi senza un compito preciso da
svolgere e senza un determinato scopo. Tutto cio permette la rappresentazione
esterna (una sorta di “drammatizzazione”) dell’apertura alla socialita di grup-

% Molte delle idee di Whitaker sulla terapia familiare sono presentate nel libro The Family
Crucible (1l crogiolo della famiglia), scritto con August Napier nel 1978, che ebbe grande in-
fluenza.

% Wilfred Ruprecht Bion (1897-1979) fu figura di primo piano nella psicoanalisi, nell’ambito
della quale propose un’elaborazione della teoria psicodinamica della personalita, che - cosa ri-
levante - estese i contenuti teorici e metodologici anche ai fenomeni di gruppo. Cfr. W.R.
BION, Esperienze nei gruppi ed altri saggi, tr. it., Armando, Roma 1971; ID., Apprendere
dall’esperienza, tr. it.,, Armando, Roma 1972; ID., Attenzione e interpretazione: una prospet-
tiva scientifica sulla psicoanalisi e sui gruppi, tr. it., Armando, Roma 1973.

87 A differenza di Freud, che aveva ritenuto nevrotico, Bion ritiene psicogenetica I’azione del
gruppo sull’individuo: “Secondo Freud i gruppi si avvicinano ai modelli di comportamento
nevrotico, mentre nella mia concezione, si dovrebbero avvicinare a modelli di ordine
psicotico” (W.R. BION, Esperienze nei gruppi, cit., p. 85).

137


https://it.wikipedia.org/wiki/Partito
https://it.wikipedia.org/wiki/Capo_(ruolo)
https://it.wikipedia.org/wiki/1897
https://it.wikipedia.org/wiki/1979
https://it.wikipedia.org/wiki/Psicodinamica
https://it.wikipedia.org/wiki/Personalit%C3%A0

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

po (la “gruppalita” interna di ciascun componente) e permette a ciascuno di
esprimere ed esternare gli aspetti della sua personalita che si pongono in si-
tuazione conflittuale, cioé i compromessi necessari alle relazioni inter-
individuali, di coppia, familiari, gruppali e sociali.

Ecco perché nei gruppi senza leader emerge 1’aspetto nascosto e pro-
fondo della mente ed é quindi possibile, attraverso il lavoro del gruppo, ana-
lizzare il conflitto tra I’individuo e 1a societa, per Bion, interno (intrapsichi-
co). Verificando in situazione le sue teorie, Bion individuo quale elemento ca-
talizzatore della vita emotiva del gruppo una realta “fantasmatica” che si ma-
nifestava attraverso quelli che vennero da lui definiti gli “assunti di base™: ac-
coppiamento, attacco-fuga e dipendenza. Essendo processi psicologici, come
tali possono essere osservati e descritti, esemplificando le emozioni, i senti-
menti e gli stereotipi che organizzano le relazioni e le forme sociali. Essi
permettono al materiale inconscio di emergere e di essere pensato come po-
tenziale alleato dal gruppo in termini di difesa, cosicché il gruppo si illude di
poter controllare I’ansia e le “angosce primitive” generate dal fatto stesso di
partecipare al gruppo.

L’accoppiamento (A) esprime la ricerca di consenso e lo troviamo, ad
esempio, nel cerimoniale rappresentativo delle istituzioni e nella ricerca del
consenso; 1’attacco-fuga (A/F) ¢ la tipica organizzazione di aggressione/difesa
dell’organizzazione armata o di un gruppo di individui; la dipendenza (D) de-
lega a un soggetto estraneo al gruppo la soddisfazione dei bisogni, rinuncian-
do all’esercizio di un diritto per passivita (ad es. un ente superiore reale come
lo Stato o immaginario).

Se i tre assunti sono combinati tra loro non vi sono particolari profili di
gravita, mentre se uno di essi prevale nettamente abbiamo il disturbo e
I’analista deve restituire al gruppo la conoscenza “K” aiutandolo a interpreta-
re correttamente se stesso. Interessante lo studio delle cosiddette “funzioni”:
sonno con la funzione alfa®®, réverie materna con le funzioni alfa e beta®,
contenuto/contenitore’®.

68 Bion amplia le funzioni fondamentali del sonno, postulando una variabile relativa alle
esperienze emotivo-sensoriali che genera la funzione a« i cui elementi, disponibili al sogno,
costruiscono una barriera o. che mantiene inconscia una parte dell’esperienza. Il fine ¢ creare
costruttivamente sia I’inconscio che la coscienza, elaborando I’esperienza con la funzione a,
di natura relazionale essendo generata dal rapporto precoce tra madre e figlio.

6 La funzione réverie materna elabora le proiezioni del bambino (ad es. angoscia) e le resti-
tuisce purificate al bambino, che le reintroietta acquisendo anche la funzione a. La capacita
trasformativa materna é detta a-réverie. Scopo della funzione a ¢ eliminare le disfunzioni (di-
sturbi del pensiero) e, laddove fallisse, le esperienze non elaborate sarebbero presenti nella

138


https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=R%C3%AAverie_(Bion)&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=R%C3%AAverie_(Bion)&action=edit&redlink=1

MAURO SESSA

Va infine menzionata I’ interessante teoria del pensiero senza pensatore,
per Bion alla base dei processi mentali primitivi, indagati nell’apparato neuro-
logico e nell’attivazione da parte dell’esperienza delle forme del “pensare”.

Non tutti i pensieri sono “prodotti” dal pensare, in quanto ve ne sono
alcuni relativi alla “verita” (la “cosa in sé¢”, I’assoluto) indicati con “O” che
sono indipendenti dal soggetto pensante. La positivita del pensare, pertanto,
non riguarda la verita in sé, ma il benessere di chi pensa. Distinguendo pen-
sieri pensati (che sviluppano 1’adattivita) e non-pensati, Bion conclude che
siano questi ultimi a generare disturbi (disadattamento e alienazione). Da qui
il compito della terapia: favorire lo sviluppo nei pazienti e anche nei soggetti
“gruppali” di un libero “apparato per pensare i pensieri”’*.

Importante, infine, la griglia di Bion, strumento di organizzazione del
pensiero’?.

personalita quali elementi B. Si tratta di aspetti primitivi, che determinerebbero assunti di base
come angoscia, terrore, attacchi di fuga, dipendenza, accoppiamento.

 La funzione “contenuto/contenitore” & utilizzata da Bion per ampliare I’identificazione
proiettiva di Melanie Klein. Consiste nella capacita della madre di “contenere” le emozioni
forti del bambino e restituirgliele rimodulate e tollerabili. Il processo ha tre fasi: 1) La forma-
zione di un contenitore in cui viene riposto un oggetto e oggetto che puod essere riposto nel
contenitore; 2) La rielaborazione del contenuto da parte del contenitore e 3) La retroiezione
nel contenitore del contenuto modificato nell’ambito di un rapporto interagente in entrambi i
movimenti di espulsione e reintegrazione delle parti intollerabili eliminate. La funzione “con-
tenuto/contenitore” agevola la formazione e dello sviluppo dei pensieri che regolano la vita in-
tra-soggettiva e le relazioni inter-soggettive.

"t Abbiamo un pensiero che non richiede piena coscienza e comprensione, ma per essere effi-
cace viene contrapposto al pensiero formulato intenzionalmente e controllato accuratamente
che supporta il falso: il mentire ha un bisogno continuo di essere pensato. Nel pensiero pensa-
to e non-pensato sono presenti le dimensioni del sogno e del mito. Cfr. R. SAMUEL, The
Myths We Live By (1990), in www. Mito familiare, treccani.it. (ult. acc. 08/11/2020).

2 Nella psicoterapia (particolarmente nella psicoanalisi), un forte limite della comunicazione &
il linguaggio, inadeguato a comunicare “K”, I’esperienza di “O”. Bion preferisce, quindi, non
utilizzare il linguaggio scientifico, preferendogli quello poetico, capace di essere fedele alla
creativita al pensiero (cfr. il famoso grafico di discriminazione del livello di verita di asserzio-
ni, comunicazioni o fenomeni, soprattutto nel lavoro psicoanalitico).

Tipotesi |2 3 4 5 g ~n
defintoria| P | notazione | attenzione | indagine | azione
a1 [ 6

A

elementi B
B Bl B2 B3 B4 B5 B6 ~Bn
elementi o
C mito, sogno c c2 3 ca 3 <6 en
pensiero onirico,

[)
pre.concezione
E Z] 22 G E B 6 ~En

:::::::::

F
concetto

G sistema deduttivo 62
scientifico

H
calcolo algebrico

139


https://it.wikipedia.org/wiki/Sogno
https://it.wikipedia.org/wiki/Mito
http://books.google.it/books?id=Co0OAAAAQAAJ&pg=PA216&dq=%22john+byng-hall%22&hl=it&sa=X&ei=hWI7UcqqPM3esgbdv4GoCA&redir_esc=y#v=onepage&q=%22john%20byng-hall%22&f=false
http://books.google.it/books?id=Co0OAAAAQAAJ&pg=PA216&dq=%22john+byng-hall%22&hl=it&sa=X&ei=hWI7UcqqPM3esgbdv4GoCA&redir_esc=y#v=onepage&q=%22john%20byng-hall%22&f=false
http://www.treccani.it/enciclopedia/mito-familiare_(Dizionario-di-Medicina)/
https://it.wikipedia.org/wiki/File:BionGrid.jpg

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

11. Aspetti peculiari e conclusioni

Lo scenario dell’approccio sistemico relazionale ¢ ampio e variegato
come sono molteplici i riferimenti teorici cui esso si riconduce e lo stesso Mi-
lan Approach non e esaustivo del modello nella sua traduzione italiana.

Alcuni spunti che hanno fatto la storia riguardano I’avvicinamento alle
posizioni della narrativa e del costruzionismo, come pure la proclamazione
dell’insufficienza dell’approccio tradizionale e la critica verso il linguaggio
della psichiatria tradizionale e di ogni forma di organicismo deterministico a
fondazione esclusivamente biologica: si tratta di una nuova posizione teorica
per la quale la realta non esiste in quanto tale sic et simpliciter, ma si costrui-
sce col linguaggio e con il consenso sociale.

Concentrarsi sul contesto familiare parte dal dato che ogni persona na-
sce in un gruppo-sistema-famiglia che fonda le relazioni primordiali, la prima
“gruppalita” ed ¢ lo scenario della prima esperienza del mondo, per cui il ci-
clo di vita familiare e la matrice di ogni ciclo di vita ulteriore ed € il contesto
in cui si radica e si sviluppa la storia e 1’identita di ogni singolo soggetto. Ap-
pare quindi, se non esaustivo di ogni problematica, enormemente rilevante
I’approccio, che porta terapeuticamente al cambiamento, agendo sulla valenza
modellante dell’ambiente e, non a caso, i passaggi si debbono negoziare
quando coinvolgono assetti strutturati.

Se la trama della vita € diventata pit complessa, i molteplici approcci
saranno tutti forieri di vantaggi e dotati di validita, a seconda delle necessita e
delle situazioni, ma tra questi resta significativo 1’approccio terapeutico in cui
i sintomi e le disfunzioni sono esaminati in un contesto sistemico e in relazio-
ne a quello che la cultura considera un funzionamento “normale” nel tempo.
In questa prospettiva, gli interventi terapeutici mirano a contribuire a ristabili-
re lo slancio evolutivo della famiglia in modo che possa procedere in avanti
per favorire ’unicita dello sviluppo di ogni membro. Il modello non va asso-
lutizzato né ideologicizzato, ma sostituisce una risorsa da valorizzare.

Aspetto peculiare e certamente I’integrazione. ESsa nasce dall’esigenza
di molti psicoterapeutici clinici di utilizzare elementi tratti da modelli teorici

La griglia, molto complessa, suscitd perplessita, soprattutto perché tutto il sistema deduttivo-
scientifico, cardine della cultura filosofico-scientifica occidentale & stato situato nella colonna
2 della griglia, il medesimo in cui sono collocate le proposizioni di falsita. Alcuni lo trovarono
utile per verificare le negativita di una seduta. Qualche studioso 1’ha paragonata ad una impal-
catura, altri alla “stele di Rosetta” rispetto ai geroglifici dei processi inconsci. Resta uno stru-
mento di organizzazione dei pensieri.

140


https://it.wikipedia.org/wiki/Psichiatria

MAURO SESSA

differenti, talvolta anche notevolmente differenti, se non contrapposti, per
formalizzare un protocollo di concreta operativita clinica idoneo ad agire sul
disagio in maniera flessibile, e, quindi, adattata alle esigenze concrete del pa-
ziente, con miglioramento in termini di efficacia”.

Le varie scuole di psicoterapia integrata non costituiscono quindi mo-
delli nel senso tradizionale del termine, quanto piuttosto protocolli pratici ed
operativi, in cui si trae frutto dalla terapia gestaltica, dalla TCC, dalla TSR e
dalle neuroscienze.

Dalla Gestaltpsychologie si traggono spunti per il lavoro sulle emozioni
(base delle spinte motivazionali); dalla TCC si trae la metodica attiva e diret-
tiva vertente sui costrutti personali (fondamentali nell’elaborazione del siste-
ma valoriale); dalla TSR la metodica attenta allo scenario ambientale in ter-
mini gruppali e/o familiari (delle cui disfunzioni il soggetto diviene portato-
re); dalle neuroscienze la chiave per meglio comprendere la natura del nostro
comportamento e delle nostre emozioni in prospettiva biologica.

Metodologicamente il lavoro clinico & sempre (come nella TSR e nella
TCC) articolato in step (riconoscimento, riparazione e ricostruzione) con rife-
rimento agli aspetti “feriti” che generano il disagio, vanno gestiti al meglio, se
non riparati. Inoltre si mantiene in termini di obiettivi 1’acquisizione comune
di TSR e TCC del sintomo come modalita di espressione del disagio gruppale
sistemico e del proprio sistema cognitivo-emotivo e, coerentemente con quan-
to gia analizzato, si favorisce la costruzione di un Sé terapeutico idoneo a far
si che il paziente sia presente a se stesso e, nel contempo, sia capace di gestire
il disagio e, ancor meglio, di eliminarlo, acquisendo il benessere psicofisico,
che é la salute.

In termini di durata della terapia la tendenza comune ¢ di riuscire e ren-
derla “breve” per quanto possibile, valutando se lavorare solo sul sintomo o,
se necessario, anche sull’eziologia’.

La tendenza € utilizzare metodiche psicoanalitiche solo laddove doves-
se essere indispensabile cogliere nell’inconscio la radice del disagio. Non si
esclude, quindi, anche di trarre vantaggio dalla psicoanalisi’.

8 Cfr. P. WACHTEL, Un Rinascimento nell’integrazione psicoterapeutica, Prefazione a T.
CARERE COMES-P. ROOK ADAMI-L. PANSERI, Che cosa unisce gli psicoterapeuti (e
che cosa li separa). La pratica dell’integrazione in psicoterapia, Cit., pp. 5-6 e T. CARERE
COMES, Introduzione a T. CARERE COMES-P. ROOK ADAMI-L. PANSERI, Che cosa
unisce gli psicoterapeuti (e che cosa li separa). La pratica dell’integrazione in psicoterapia,
cit., pp. 7- 16.

™ www.ipielsa.it.

> P, WACHTEL, Psicoanalisi, scienza ed ermeneutica: i circoli viziosi del discorso oppositi-
vo, in T. CARERE COMES-P. ROOK ADAMI-L. PANSERI, Che cosa unisce gli psicotera-

141


https://www.medicitalia.it/specialita/psicoterapia/?qurl=http%3A%2F%2Fwww.ipielsa.it%2F

L ‘avventura psicoterapeutica e la scuola sistemico-relazionale

Utile anche la concettualizzazione di eventi paranormativi e normativi e
dei “cicli di vita”, che storicizzano la dimensione del paziente, come suggeri-
sce Hill che sottolined I’importanza della dimensione storica, che ¢ causa
dell’interdipendenza tra le varie generazioni alla luce del “simbolismo” ed al-
le concrete esperienze di vita di ricerca della verita.

Il gruppo, chiave di volta della TSR, diventa elemento universale ed
imprescindibile di ogni progetto terapeutico in quanto “sistema composito”
che ¢ sostanziato dalle dinamiche dei singoli componenti, assurgendo ad “ap-
parato psichico”, che, in qualche modo, ¢ sovraordinato all’individuale. Leg-
gere le dinamiche intergruppali significa individuare come il gruppo possa fa-
vorire funzionamenti psicotici’® nonché individuare la teleologia del gruppo. |
gruppi che hanno normalmente un leader, ad esempio, vanno inquadrati come
“gruppi di fine”; quelli senza, i piu studiati da Bion, non hanno compiti preci-
si e fini determinati. Leggere la qualita della gruppalita, quindi, permette di
far emergere gli aspetti nascosti della mente e, attraverso il lavoro del gruppo,
analizzare il conflitto tra I’individuo e la societa che sarebbe intrapsichico.

Di qui I'utilita di far riferimento, in ogni terapia, agli elementi cataliz-
zatori della vita emotiva, i cosiddetti “assunti di base” come accoppiamento,
attacco-fuga e dipendenza, che, essendo processi psicologici, non solo posso-
no essere osservati e descritti, ma esemplificano le emozioni, i sentimenti e
gli stereotipi che organizzano le relazioni e le forme sociali. Essi, peraltro,
fanno anche emergere materiale inconscio, il che permette di dominare le
“angosce primitive” generate dal fatto stesso di partecipare al gruppo’’.

Alcuni spunti che hanno fatto la storia riguardano 1’avvicinamento alle
posizioni della narrativa e del costruzionismo, come pure la proclamazione
dell’insufficienza dell’approccio tradizionale e la critica verso il linguaggio
della psichiatria tradizionale e di ogni forma di organicismo deterministico a

peuti (e che cosa li separa). La pratica dell’integrazione in psicoterapia, Cit., pp. 91-106 e
P.F. GALLLI, Tecnica e teoria della tecnica in psicoanalisi tra moderno e postmoderno, in ivi,
pp. 125-137.

® A differenza di Freud, Bion ritiene psicogenetica 1’azione del gruppo sull’individuo:
“Secondo Freud i gruppi si avvicinano ai modelli di comportamento nevrotico, mentre nella
mia concezione, si dovrebbero avvicinare a modelli di ordine psicotico” (BION W.R.,
Esperienze nei gruppi, cit., p. 85).

" L’accoppiamento (A) esprime la ricerca di consenso e lo troviamo, ad esempio, nel cerimo-
niale rappresentativo delle istituzioni e nella ricerca del consenso; ’attacco-fuga (A/F) ¢ la ti-
pica organizzazione di aggressione/difesa dell’organizzazione armata o di un gruppo di indi-
vidui; la dipendenza (D) delega a un soggetto estraneo al gruppo la soddisfazione dei bisogni,
rinunciando all’esercizio di un diritto per passivita (ad es. un ente superiore reale come lo Sta-
to 0 immaginario).

142


https://it.wikipedia.org/wiki/Capo_(ruolo)
https://it.wikipedia.org/wiki/Psichiatria

MAURO SESSA

fondazione esclusivamente biologica: si tratta di una nuova posizione teorica
per la quale la realta non esiste in quanto tale sic et simpliciter, ma si costrui-
sce col linguaggio e con il consenso sociale.

143



144



GIANPAOLO LANGELLA

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco
di Gianpaolo Langella

L’ espressione “diritto dopo la catastrofe” rende in maniera felice una situa-
zione di crisi non solo dei valori, ma dell’idea di Stato, dell’idea stessa di giu-
stizia e viene utilizzata da parecchi giuristi, che ritengono indispensabile
prendere coscienza del trapasso epocale che caratterizza la nostra era per sti-
molare il filosofo del diritto a ripassare una fondazione della scienza giuridica
stessa’.

La “catastrofe” alla quale allude tale espressione ¢ quella della II guerra
mondiale, ma il momento storico che stiamo vivendo non rende questa
espressione obsoleta. La crisi dei valori, il relativismo e il nichilismo sempre
pit imperante, unito al grido di dolore di un’umanita straziata dalle guerre,
invitano a riflettere sull’importanza di porre nuovamente attenzione sulla que-
stione della fondazione del diritto, di riportare alla luce la centralita della per-
sona e di comprendere, attuare e vivere il Concilio Ecumenico Vaticano II.

La persona umana e il riconoscimento della sua dignita sono al centro
dell’ordinamento civile, di quello canonico nonché del pensiero sociale della
Chiesa e dell’intero suo insegnamento morale. Il Concilio Vaticano Il, nella
Costituzione Pastorale sulla “Chiesa nel mondo contemporaneo”, Gaudium et
spes, sviluppa una vera “carta” del personalismo cristiano?, definendo la di-
gnita della persona umana come “superiore a tutte le cose e 1 cui diritti e do-
veri sono universali e inviolabili”®.

L’esperienza del diritto fa parte dell’esperienza umana, quindi una erra-
ta interpretazione dell’uomo e della realta che lo circonda non pu6 non com-
portare anche un’errata interpretazione dell’esperienza giuridica®.

! D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, Neotomista napoletano,
PassionEducativa, Benevento 2011, p. 15.

2 A. THOMASSET, Dignita della persona umana, reperibile on line sul sito http:/
www.aggiornamentisociali.it/articoli/dignita-della-persona-umana/ (Ult. acc. 11 aprile 2024).

8 CONCILIO VATICANO I, Costituzione Pastorale Gaudium et spes (1965), n. 26 (in AAS
a. 58 (1966), pp. 1025-1115).

4 Cfr. V. DE PAOLIS, Note di Teologia del Diritto, Marcianum Press, Venezia 2013, p. 21.

145


http://www.aggiornamentisociali.it/articoli/dignita-della-persona-umana/

Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco

1. Introduzione

Il presente lavoro di ricerca si propone come scopo quello di analizzare
I’apporto giusfilosofico del Card. Giuseppe Prisco per evidenziare il contribu-
to del neotomista napoletano proprio all’interno del dibattito relativo alla fon-
dazione del diritto stesso. Dibattito quest’ultimo che torna alla ribalta e viene
reso attuale dell’imponente momento di crisi o addirittura di catastrofe che
I’umanita sta attraversando.

Prisco é interprete di un’istanza che dovrebbe caratterizzare la coscien-
za giusfilosofica di ogni giurista che riguarda la consapevolezza del rischio
antropologico che & connesso con erronee prospettive di fondazione del dirit-
to. Sotto certi aspetti il rischio & legato a quell’insensata epoché, che, sospen-
dendo ogni giudizio, consiste nell’astenersi dal chiedersi seriamente il perché
del diritto, il senso e la portata della ricerca giuridica, preferendole una piu
comoda descrizione degli istituti e finendo, cosi, per ridurre I’intero discorso
giuridico al rango di sterile tecnicismo. Il rischio antropologico diventa politi-
Co e si concretizza negativamente, allorché si fa derivare in maniera diretta lo
jus dal potere, assolutizzando la norma positiva e trascurando ogni superiore
dimensione di giustizia®.

2. L>auditus mundi e I’auditus Thomae

Giuseppe Prisco & considerato un esponente di grandissimo spicco nella
cultura napoletana dell’Ottocento. Per apprendere appieno il suo pensiero oc-
corre tener conto della sua appartenenza alla scuola filosofica neotomista na-
poletana. Egli fu esponente di spicco di quel movimento filosofico che tento
di risvegliare I’interesse per la filosofia di Tommaso d’Aquino molto prima
della sua solenne rivalutazione operata dall’enciclica Aeternis Patris, promul-
gata da Leone XII1 nel 1879°.

“Lo studio diventa in Prisco duplice: da un lato I’auditus mundi,
che ¢ I’ascolto continuo delle voci della cultura a lui contempora-
nea, per cogliere con immediatezza e precisione istanze, temi e pro-
blemi dell’'uomo del suo tempo; dall’altro I’auditus Thomae, cioé
I’attenzione alla filosofia di S. Tommaso, effettuato, perd, con

5 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., pp. 11-12.

& Cfr. lvi, p. 43. Per una presentazione generale dell’illustre personaggio cfr. ID., Giuseppe
Prisco e il neotomismo napoletano, in “Rivista di Storia e Letteratura Ecclesiastica”, a. XXIX
(2023), n. 2, pp. 59-95.

146



GIANPAOLO LANGELLA

quell’acume critico che riesce a far opera di saggia mediazione tra i
contenuti di una philosophia che verra detta perennis e le istanze di
una cultura in continua e costante evoluzione™’.

E proprio per I’auditus Thomae del filosofo napoletano che & necessario
soffermarsi su un principio proprio della filosofia tomista, principio che as-
surge a criterio ermeneutico della filosofia di Giuseppe Prisco in virtu del
quale: il diritto si fonda sull’ordine giuridico, che, a sua volta, si fonda
sull’ordine morale.

Questo assunto e, a sua volta, riconducibile al principio tomista secon-
do il quale I’ordine morale, in ultima analisi, si fonda sulla verita oggettiva
delle cose, oggetto ultimo della metafisica stessa®. Per Tommaso d’Aquino,
infatti, I’'uomo non é la “norma del bene” e deve riceverla. La legge del com-
portamento fisico € in Dio la lex aeterna che prescrive I’ordine dell’universo
cosi come la legge morale ¢ in Dio la legge eterna che prescrive I’ordine che
devono seguire le creature razionali nel loro agire®.

2. | due elementi genetici del diritto e la conoscenza razionale del diritto

Seguendo, ma anche attualizzando S. Tommaso, Giuseppe Prisco di-
stingue nel corso del suo lavoro una fonte soggettiva del diritto, cioe la razio-
nalita dell’uomo, e una fonte oggettiva, cio¢ “la legge giuridico-razionale,
partecipazione della legge morale, che autorizza il medesimo uomo ad usare
nel giro del lecito tutti i mezzi che ritiene opportuno a procurare il suo bene e
quello degli altri”®. Il giurista deve, quindi, confrontarsi con questi due ele-
menti genetici del diritto e solo alla loro luce sara possibile una soddisfacente
fondazione del diritto stesso*. Ne deriva che & fondamentale una conoscenza
razionale del diritto, la mancanza della quale porterebbe I’autorita civile e po-
litica a determinare natura e contenuto del diritto, autorita che avrebbe essa
sola, in ultima analisi, il potere di stabile il bene e il male?.

T vi, p. 45.

8 G. PRISCO, Principii di Filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale,
Vincenzo Manfredi, Napoli 1875, pref. p. Ill.

% Cfr. C. GIACON, Le grandi tesi del tomismo (Centro di studi filosofici di Gallarate - Collana
di saggi e ricerche, n.6), Patron, Bologna 1967, p. 281.

10 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
V.

11D, SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 56.

12 1yi, p. 57.

147



Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco

La conoscenza razionale del diritto dischiude in sé il principio per il
quale tutto cio che é richiesto dalla retta ragione sara bene per I’uomo e tutto
cio che ad essa & opposto sara male®3,

In tale prospettiva, rinviando al pensiero di Tommaso d’Aquino, quindi:

“La retta ragione ¢ il criterio per giudicare della moralita delle azio-
ni dei singoli uomini. 1l criterio quindi del bene e del male morale
non consiste nel piacere o nel dolore che un’azione puo produrre a
un individuo, nell’interesse privato o in quello pubblico, nel trionfo
della forza o nella soppressione di ogni sensibilita o di ogni interes-
se; ma consiste nella convenienza o nella disconvenienza dell’atto
di un individuo rispetto a quanto & richiesto dalla retta ragione, la
quale ha di mira la perfezione propria della natura umana”4,

Da ci0 ne deriva anche che lo Stato € mezzo e non fine e che la legge,
ancorché statuita da una maggioranza e promulgata da chi detiene la potestas,
non puo prescindere dalla retta ragione.

3. La filosofia del diritto come scienza della giustizia

Giuseppe Prisco individua cosi il ruolo della filosofia del diritto quale
quello di essere “scienza della giustizia”, fondamento della legislazione posi-
tiva e strumento atto ad innalzare “l’esegesi del diritto positivo dall’umile
condizione di glossa e di empirica interpretazione, al grado di cognizione
scientifica”?®.

“Il diritto positivo, quindi, per Prisco, dovra assurgere a sistema,
evitando di essere, anche lontanamente, una collezione disgregata
di leggi e la virtus organizzatrice che portera a tale risultato non po-
tra che procedere da una “scienza piu alta”, cio¢ la filosofia del di-
ritto. Ed & proprio verso la formulazione di questa “scienza piu alta”
che egli s’incammina nella convinzione che solo la filosofia del di-
ritto possa permettere di cogliere il principio informatore delle leg-
gi”l6.

¥ TOMMASO D’AQUINO, In Il Ethicorum Aristot., lect. 2.

14 C. GIACON, Le grandi tesi del tomismo, cit., p. 287.

15 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
VI.

16 D, SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., pp. 58-59.

148



GIANPAOLO LANGELLA

Uno studio attento, fecondo, indispensabile della filosofia del diritto,
Prisco lo individua anche nella necessita di dotare il giurista di quegli stru-
menti che consentano di superare i limiti stessi della codificazione, la quale
non pud abbracciare tutti i casi della vital’. E fondamentale quindi una cono-
scenza dei principii generali del diritto e sviluppare una competenza adeguata
dell’analogia giuridica®.

L’ottica di Prisco € contraria alla separazione tra ordine giuridico e or-
dine morale. Per il filosofo napoletano I’ordine giuridico é parte dell’ordine
morale universale, la sua filosofia del diritto puo dirsi di armonizzazione sen-
za confusione, come si legge dai suoi scritti:

“La legge giuridica e la legge etica, identiche nella prima fonte e
destinate al perfezionamento del medesimo essere, sono distinte
guanto all’estensione, nelle qualita delle relazioni che esse hanno a
governare. Armonizzare senza confondere, distinguere senza sepa-
rare: ecco la somma della sapienza”®®.

4. La questione della fondazione del diritto in Giuseppe Prisco
4.1 All’origine del significato del termine “diritto”

Un’ulteriore attenzione € quella che Giuseppe Prisco rivolge anche al
linguaggio giuridico. 1l neotomista napoletano nota come originariamente la
parola diritto fu usata per “denotare il carattere etico delle azioni umane, cio¢
la rettitudine morale”?. Quindi, in tale prospettiva, nell’ordine morale natura-
le, “retto e diritto” € il cammino di un mobile che “va verso dove deve anda-
re”, cosi nell’ordine morale ¢ da ritenersi “retto e diritto” 1’atto che non devia
dal suo naturale fine espresso dalla volonta orientata al bene. Il “bene” ¢ il fi-
ne nonché prima base del diritto?.

Andando ora a esaminare la natura stessa di quella che viene chiamata
“rettitudine morale”, Prisco, fedele ai canoni tomisti, vi scorge tre elementi
che ritiene rilevanti: il fine prestabilito delle libere attivita umane, la stessa li-
berta destinata a svolgersi in conformita con quel fine, un sistema di norme
cui I’'uomo deve conformarsi per raggiungere quel fine?2. Tale prospettiva

i,

18 1vi, p. 60.

¥ G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
VII.

2 vi, p. 2.

2L Cfr. Ivi.

22D, SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 61.

149



Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco

presuppone la triplice configurazione fondazionale del diritto: teologico-
giuridica, antropologico-giuridica e teleologico-giuridica®.

La fondazione teologico-giuridica si coglie, percio, in base al principio
tomista per il quale il fine ¢ Dio, “Bene assoluto” e le leggi del retto operare
sono determinate dalle relazioni essenziali che hanno col fine, ed in tale pro-
spettiva si coglie la fondazione teleologico-giuridica®.

Proprio per questo, per Giuseppe Prisco con diritto si indico anticamen-
te Dio stesso, quale “norma assoluta delle relazioni dell’'umano convito?°.
Giuseppe Prisco si esprime cosi in merito alla norma suprema, all’ordine e al
diritto:

“La norma suprema di quanto ci ¢ di buono, vero e retto, ¢ Dio; la
norma prossima che rende giuridica I’attivita umana allorché si
svolge in conformita di essa & I’ordine delle relazioni essenziali
all’umano convito: la cognizione scientifica di quest’ordine di rela-
zioni ¢ il diritto”?,

4.2 L’ordine obbligatorio di leggi e relazioni alla base della solidarieta umana

Alla luce di quanto asserito, il genere umano per Giuseppe Prisco forma,
nella sua idea stessa e nella sua storia, un essere solidale e in quanto tale pre-
suppone di leggi in linea di massima comuni per tutti gli uomini. In tale pro-
spettiva anche la legge dovra essere solidale ovvero connaturata alle condi-
zioni dell’essere e dell’operare dei soggetti?’.

Le condizioni dell’essere si desumono dalla natura umana considerata in
sé e debbono avere, secondo I’insegnamento tomista, una relazione essenziale
rispetto al fine stesso della natura umana, per cui “ogni rapporto essenziale fra
natura umana e il suo fine forma la base di una vera obbligazione, la quale al-
tro non e che la morale necessita proveniente dall’intreccio necessario delle
azioni umane col necessario fine dell’uomo™?,

Di qui la conseguenza: la solidarieta naturale di tutti gli uomini ha alla ba-
se un ordine obbligatorio di leggi e relazioni, da cui procede non solo il dove-
re ma anche il diritto. Per il neotomista napoletano gli elementi essenziali di

2 |vi.

24 Cfr. Ivi, p. 62.

% G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
2.

% |vi.

21 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 65.

2 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
5.

150



GIANPAOLO LANGELLA

tali relazioni obbligatorie sono: a) La natura dell’obbligazione necessaria; b)
La sua destinazione, ciog il suo fine interno ed immanente®,

Giuseppe Prisco sostiene I’intima connessione tra questi due punti dalla
quale ne deriva che: “tutto cio che ¢ conforme alle naturali esigenze della na-
tura ed al fine delle relazioni obbligatorie tra gli uomini costituisce quello che
obiettivamente ¢ giusto”°.

E immediato il riferimento a S. Tommaso, secondo il quale “jus, sive ju-
stum,stlast aliquod opus adaequatum alteri secundum aliquem aequalitatis mo-
dum™=,

4.3 1l diritto nell’ordine oggettivo e il diritto nell’ordine soggettivo

Seguendo Tommaso d’Aquino, Giuseppe Prisco pone il fondamento del
diritto in Dio stesso. Il diritto, infatti, nell’ordine oggettivo “¢ la facolta impe-
rativa di Dio, il quale comanda di conservare le proporzioni nelle relazioni es-
senziali all’umano consesso”%.

«Il diritto come potere dell’uomo nasce dal diritto come potere di
Dio. La sua dinamica & di partecipazione, la sua portata limitativa e
autorizzativa. La portata “limitativa” tendera ad impedire che possa
essere legittimamente esercitato cio che e contrario a quell’ordine di
relazioni; la portata “autorizzativa” tendera a dichiar lecito cio che &
naturale conseguenza di essere»®,

Se il diritto nell’ordine oggettivo pud essere cosi definito, quello in sen-
so soggettivo € per Prisco: “inviolabile potesta morale dell’uomo, la quale lo
autorizza a svolgersi secondo le proporzioni delle relazioni essenziali
dell’umano consesso3*,

Prisco individua il diritto in senso soggettivo come una potesta ovvero
una potesta di operare in un modo o nell’altro; esso viene configurato come

potesta morale in quanto anche in senso soggettivo si fonda sempre su una re-

2 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., pp. 65-66.

% G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
6.

31 TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, 11-11, g. 56, a. 2.

82 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
6.

3 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 67.

3 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
7.

151



Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco

lazione di ordine morale. Esso & ancora definito come potesta inviolabile, in
quanto il diritto in se stesso contiene una relazione essenziale con I’altrui do-
vere®, E, partendo dal principio per il quale il diritto & inviolabile potesta mo-
rale, ne deriva che il suo oggetto e la giustizia, definita da Prisco come la
“legge delle reciproche relazioni tra gli uomini”*®, ovvero la proporzione che
gli uomini devono necessariamente rispettare nelle relazioni tra loro.
Concludendo, I’essenza del diritto viene ricavata da Prisco proprio dalle
precedenti considerazioni che negano la possibilita di collisione di diritti ov-

vero tra ordine morale e ordine giuridico.

“Se, infatti, principio unico e universale ¢ 1’ordine delle relazioni
essenziali sociali, piu cose che promanano dallo stesso principio e
mirano al medesimo fine non potranno essere fra loro opposte e
I’ordine non pud volere due diritti opposti senza cambiarsi in disor-
dine, giacché di due diritti opposti uno deve essere conforme
all’ordine e I’altro deve essergli contrario. Quindi la reale opposi-
zione tra gli umani diritti sarebbe innanzitutto una contraddizione
nella realta obiettiva dell’ordine™?'.

E evidente che il diritto soggettivo € in rapporto di stretta dipendenza
col diritto oggettivo, analogamente a come I’effetto stia alla causa e il norma-
to alla norma®®.

5. La persona umana nella filosofia di Giuseppe Prisco
5.1 Centralita

La questione della fondazione del diritto non pud che rinviare anche al
concetto di persona. In tale prospettiva a Prisco si deve anche il merito, nella
sua appassionata trattazione, di aver anticipato istanze e strumenti metodolo-
gico-giuridici che non solo sono contemporanei e attualissimi, ma pregnanti,
come soprattutto la centralita della persona nell’universo giuridico®.

Giuseppe Prisco, indagando su quale siano le condizioni che si esigono
affinché il soggetto possa vantare un vero diritto, individua nella persona

% Cfr. D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., pp. 149-150.

% G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
63.

37 i, p. 117.

% D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 69.

% |vi, p. 13.

152



GIANPAOLO LANGELLA

umana la presupposizione necessaria di ogni diritto soggettivo. Secondo il
neotomista napoletano soggetto del diritto soggettivo pud essere soltanto
quello nel quale gli elementi essenziali di quel diritto possano assumere forma
concreta®,
L’essenza del diritto soggettivo necessita di intelligenza, liberta, e pote-
re, proprieta queste che si possono ritrovare solamente nella persona umana*:,
Intelligenza, liberta e potere esterno sono le facolta necessarie per Pri-
sco a dare esistenza al diritto: I’intelligenza, ovvero la facolta di apprendere
quell’ordine di proporzione che gli uomini devono mantenere e sul quale si
fonda il diritto; la liberta, strumento privilegiato mediante il quale la volonta
sceglie i mezzi piu idonei per realizzare il bene; il potere esterno, capace di
“recare ad atto i concepimenti dell’intelligenza e le libere determinazioni del-
la volonta™*2, in quanto il diritto & un’attivita essenzialmente di relazione e gli
uomini comunicano soltanto mediante quelli che vengono chiamati atti ester-
ni*.
Prisco, inoltre, pone la persona umana tra le cinque condizioni di ogni
diritto concreto:
“La persona umana come soggetto, un titolo senza il quale non sa-
rebbe rapporto di diritto, un soggetto senza il quale mancherebbe di
materia, un fatto o un atto che lo individua in un soggetto capace di
diritto, un oggetto senza il quale mancherebbe di materia, un fatto o
un atto che lo individua in un soggetto capace di diritto e un sogget-
to obbligato senza il quale mancherebbe uno dei termini del rappor-
to giuridico™.

Per Prisco la persona umana non € solo soggetto di diritto concreto ma
e il centro della vita giuridica:

“Il centro della vita giuridica ¢ la persona umana; gli sono i poteri
giuridici dell’'uomo che si manifestano ne’ rapporti giuridici e
I’insieme delle leggi riguardanti ciascun ordine di essi forma un
istituto giuridico™.

40 Cfr. Ivi, p. 156.

41 G. PRISCO., Principii di filosofia del diritto sulle basi dell ‘etica. Diritto individuale, cit., p.
84.

2 1vi, p. 86.

43 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 155.

4 G. PRISCO., Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
87.

5 Ivi, pp. 87-88.

153



Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco

5.2 Fondamento giusfilosofico della dignita della persona umana

E interessante, inoltre, notare come nel diritto romano operava la di-
stinzione tra uomo e persona, in quanto non tutti gli uomini erano considerati
persona, cioé homo cum statu quodam consideratus vale a dire uno stato che
era qualitas cuius ratione homines diverso jure utuntur. Un servo, ad esem-
pio, era personam legibus non habentes, e, quindi veniva percio enumerato
inter res quae in fundo sunt e si aveva pro nullo et mortuo®.

Prisco, pur seguendo spesso la logica giuridica romana, se ne distacca
fortemente in tale questione, in quanto col cristianesimo cessa la distinzione
uomo/persona, per avere un’automatica identificazione®’.

A base della trattazione ¢ la tradizionale distinzione tra mezzi e fini nei
rapporti che I’uomo ha con le cose e con i suoi simili. Scrive Prisco: “Le cose
- infatti - hanno verso I’uomo il rapporto di mezzo e le persone hanno tra di
loro il rapporto di fine”*®, per cui ogni uomo, secondo Prisco, deve trattare le
altre persone come aventi un proprio fine e non come mezzo in ordine ai pro-
pri fini. Sta qui il fondamento giusfilosofico della dignita della persona uma-
na®. E evidente che la posizione & completamente diversa da quella imperan-
te nel paganesimo, in cui, del resto, I’istituto della schiavitu aveva il suggello
della legge.

In tale prospettiva si ammetteva che potesse esistere un uomo che non
avesse in sé il proprio fine, ma nasceva per servire altri uomini, cioé si am-
metteva che potessero esistere “uomini che naturalmente sono servi ed altri
che naturalmente nascono padroni di altri uomini”*. Cio equivale a dire che
servo e padrone non sono eguali in quanto uomini, poiché il servo come tale e
un mezzo ed il padrone & un fine>.

L’antropologia tomista, riferimento della filosofia di Prisco, per cui
I’uomo € per essenza ordinato al bene supremo, non puo tradursi in un im-
pianto giuridico che neghi alla persona in sé il proprio fine®.

4 D, SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 163.

47 Ivi, p. 161.

4 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit.,
p.137.

49 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 237.

% G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit.,
p.137.

51 D, SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 237.

52 vi, p. 238.

154



GIANPAOLO LANGELLA

La schiavitu, scrive Prisco, non consiste in altro se non negare a una ca-
tegoria di uomini di avere diritti, codificando, in un certo senso, le persone
stesse™,

5.3 Fondamento del diritto alla liberta dell’uomo

Per Prisco la dignita dell’uomo viene giuridicamente fondata sulla sua
stessa natura ontologica e il diritto alla liberta e a questa connessa. Prisco sot-
tolinea il senso e la portata del termine liberta perché si rende conto che esso
va definito non come mera facolta d’arbitrio ma come liberta-per cioe funzio-
nale al fine supremo per cui I’uomo & per natura preordinato®*.

La liberta per Prisco e lasciare pieno gioco all’attivita specifica della
natura, per cui per capire la liberta occorre spiegare quale sia, appunto,
I"attivita specifica della natura umana®®.

Alla luce dell’antropologia tomista, I’uomo ha una sua natura sensitiva
e ragionevole, che é servita da molte facolta, mosse dalla volonta a sua volta
regolata dalla ragione®. La vera liberta nell’uomo allora “sta nel non trovare
ostacoli a volere quel bene, a cui tende la sua volonta, indirizzata dalla ragio-
ne™’.

Sul piano giuridico-politico, alla luce di quanto detto, é facile dimostra-
re come la liberta non sia nemica dell’ordine e nemmeno I’ordine della liber-
ta®®. La liberta non & nemica dell’ordine, né lo pud essere poiché “non & pos-
sibile sia contrario alla liberta, cio che contrario alla ragione, se € vero che la
liberta dipende dalla ragione. Ora I’ordine non é contrario all’intelligenza,
forma il naturale suo obietto, dunque non & nemico della liberta”* e lo stesso
ordine “ha bisogno del suo compimento nell’ordine morale”®°.

Per Prisco, quindi, dall’operare morale della liberta sorge I’ordine, per
cui non c’¢ liberta al di fuori dell’ordine né ordine senza liberta®’. La liberta &

53 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
137.

% D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco. Neotomista napoletano, op. cit., p.
252.

5 |vi, pp. 242-243.

%6 |vi.

" G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
153.

%8 |vi, p. 154.

59 Jvi,

60 Cfr. J. ROUSSEAU, Il Contratto sociale, tr. it., Milano, Rizzoli, 2005., lib. I, c. IV.

81 D, SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 244.

155



Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco

essenzialmente teleologica, cioe data all’uomo per realizzare cio che forma lo
scopo ultimo della volonta umana e dipende da essa come il normato dalla
sua norma. Essa dipende dalle leggi di giustizia che naturalmente debbono re-
golare i rapporti sociali®?.

Nell’idea di liberta Prisco individua tre elementi: “una facolta la quale
si determina ad agire per virtu propria; una legge conosciuta dall’intelletto,
che indirizza quella facolta al suo fine; I’esenzione da ogni ostacolo nel suo
esplicamento”®?,

Parallelamente ai due momenti che caratterizzano la volonta umana “in-
terno volere” ed “esterno operare” anche la liberta si distingue in interiore ed
esteriore, morale e giuridica. La prima e facultas di scegliere fra i vari mezzi
che conducono al bene il piu idoneo; la seconda consiste nel non trovare osta-
colo da parte dei nostri simili al conseguimento del bene stesso®.

Cio che interessa specificamente al giurista ¢ la liberta esteriore o giuri-
dica, che si fonda sulle relazioni sociali e trova la sua perfezione compiuta
nello Stato, societa ricca ed organica®.

| concetti di liberta interiore e di liberta esteriore sono contenuti per
Prisco nel concetto di liberta di coscienza. La liberta di coscienza riconosce
che I’uomo é degno di rispetto in quanto € ente che liberamente puo tendere al
suo scopo®®. Questa liberta va intesa per Prisco, fedele all’insegnamento tomi-
sta, come “il dettame della ragion pratica, la quale giudica doversi fare o no
un’azione”®’. In altre parole la coscienza si configura come una sorta di giudi-
zio interno sulla moralita di una data azione®®.

In tale prospettiva, i principi morali vengono conosciuti dall’intelletto e
applicati ad una data azione. La relazione di conformita di una data azione ai
principi ne costituisce la moralita, per cui “la liberta di coscienza mette capo
nelle relazioni che passano tra il pensiero umano e le relazioni obiettive del
buono e del giusto™®°.

Una volta dimostrato che I’uomo e ente morale per natura ordinato al
fine supremo, si concludera che egli ha il diritto al riconoscimento della mas-

62 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
155.

83 lvi, p. 156.

6 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 245.

8 Jvi.

% Ivi, p. 246.

” TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, 1, g. 59, a.13; ll-1lae., g. 19, a. 5.

88 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 247.

8 G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
158.

156



GIANPAOLO LANGELLA

sima dignita personale. Da questo ne conseguira anche che, dovendo aderire
al fine supremo con quello che Prisco chiama “volontario ossequio”, ha,
quindi, diritto alla liberta di coscienza™. Tale diritto coincide con quello di
operare il proprio bene secondo il dettato del proprio giudizio, che Prisco de-
finisce anche diritto d’indipendenza’.

6. Il principio dell’indipendenza giuridica

L’indipendenza é proprio quello stato per cui un essere non dipende da
un altro e il diritto d’indipendenza scaturisce dall’uguaglianza fra uomo e
uomo. Il fine, infatti, & uguale proprio perché ogni uomo ha per fine il vero, il
buono, il giusto; uguali sono i mezzi, perché I’intelletto e la volonta come tali
sono pari. In tale prospettiva scrive Prisco: “dov’é uguaglianza ivi non & di-
pendenza”’?.

Portando il ragionamento sull’homo iuridicus in concreto, per Prisco le
relazioni dell’uomo si riducono a tre: I’uomo é soggetto individuale, ma € in-
serito in una famiglia e, in termini ancora piu ampi, in uno Stato. Ne deriva
che in questo triplice ordine di relazioni il principio dell’indipendenza giuri-
dica coesiste col dovere di dipendenza’®. Nei rapporti tra individui considerati
gli uomini come soggetti individuali vi saranno differenti attitudini specifiche,
fisiche e morali e da questa differenza potra derivare un dovere di dipenden-
za, dovere solamente di natura morale’. In merito Giuseppe Prisco scrive:

“una ragione piu debole e meno sviluppata pud con maggiore sicu-
rezza trovare il bene allorché si assoggettata ai lumi superiori di una
ragione piu gagliarda e piu sviluppata, poiché I’uomo ha il dovere
di cercare il bene dove conosce con la sua ragione di poterlo trovare
con sicurezza, se fosse dovere giuridico, sarebbe mestiere che una
ragione individuale piu sviluppata e ricca di cognizioni avesse dirit-

to di maggioreggiare sopra di questa e imporle le sue convinzioni”’®

D, SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 249.

™ G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
168.

2 |vi, p. 169.

3 D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 250.

" |vi.

> G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
169.

157



Linee portanti della filosofia del diritto di Giuseppe Prisco

In definitiva chi rifiuta nei rapporti individuali di assoggettarsi a lumi
superiori viola un dovere verso se stesso ma non certo un diritto altrui’®. E
possibile cogliere come “il diritto d’indipendenza, associato al dovere giuridi-
co di dipendenza, e piu chiaro in quell’organica e ricca aggregazione di uo-
mini che & lo Stato””’, in quanto non v’& societa senza autorita, né autorita
senza indipendenza.

L autorita civile per Prisco infatti e I’affermazione del diritto nel suo
massimo grado di sviluppo, poiché “unifica il pensiero, i voleri e le operazio-
ni dei singoli, e fornisce tutte le condizioni affinché essi, nel bene comune, ot-
tengano il loro bene individuale. Se tale € la natura dell’autorita civile, il pre-
starle obbedienza si riduce in ultima analisi a secondare la tendenza del pro-
prio diritto ed usare della vera indipendenza giuridica”’®.

Lo sviluppo di tale trattazione porta a comprendere quanto i termini del
problema non hanno un valore in sé ma solo in relazione al fondamento che ¢
I’Essere e al fine che é il bene comune.

7. Conclusioni

La preziosita del contributo di Giuseppe Prisco, in ambito giuridico, va
individuata nella riflessione e nella soluzione da lui proposta relativa alla
vaexata quaestio della fondazione del diritto”®.

“Fondare il diritto” significa ripensare alle fondamenta del diritto stes-
so. Senza incorrere nel rischio di applicare il pensiero del giurista dell’800 al-
le categorie e alle esigenze moderne, stravolgendolo, il presente lavoro di ri-
cerca ha ritenuto indispensabile mettere in luce la filosofia del diritto di que-
sta illustre figura, costatando che Prisco, come giurista, eviti quel diritto
astratto, sostanziato tecnicamente da generalizzazioni progressive, e rifugi in
un piano di indagine dove tutto & oggetto di razionale e logica dimostrazione.
E imprescindibile soffermarsi sulla missione del giurista presentata da Prisco
quale quella di essere operatore culturale e filosofo capace di cogliere i valori
ed elevarli a sistema sempre, evitando dogmatismo o vuoto concettualismo
sociologico. Il giurista, in altri termini, non puo essere, quindi, uno strumento
politico del potere, poiché I’essere ed i valori precedono il potere e addirittura

® D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 251.

" G. PRISCO, Principii di filosofia del diritto sulle basi dell etica. Diritto individuale, cit., p.
170.

8 lvi, pp. 170-171.

" D. SESSA, La filosofia del diritto di Giuseppe Prisco, cit., p. 11.

158



GIANPAOLO LANGELLA

lo fondano. In tale prospettiva difendere la giustizia ideale per Prisco significa
rigettare I’aberrante principio potestas facit ius®.

Come si € avuto modo di argomentare, il motivo ispiratore di fondo del-
la produzione giuridica di Prisco & da ricercarsi nella convinzione sempre
emergente che il diritto si radichi nell’orizzonte filosofico e, piu specifica-
mente, in quello ontologico, cioe nella filosofia dell’essere. Non é azzardato,
quindi, asserire che Prisco prospetti una vera e propria “ontologia del diritto”.
La ratio e le regole degli istituti giuridici sono tratti con coerente consequen-
zialita da quelli che il neotomista napoletano chiama “principi filosofici su-
premi” e lo stesso costitutivo formale del diritto viene fondato sull’orizzonte
giuridico, che si fonda sull’ordinamento morale, il quale a sua volta si fonda
sull’orizzonte ontologico®.

E proprio per le ragioni esposte che per Prisco la missione del giurista
presuppone un’opzione filosofica in quanto la fondazione dei valori giuridici
€ necessariamente ontologica e richiede strumenti logico-operativi squisita-
mente filosofici. E questa I’immagine che assurge ad ereditd che Giuseppe
Prisco lascia: il giurista & essere I’uomo della Giustizia®.

80 Cfr. Ivi, p. 265-266.
81 Cfr. Ivi, p. 255.
82 |vi, p. 266.

159



160



MARCO CIRILLO

La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona: dal rito alla prassi pedagogi-
co-pastorale

di Marco Cirillo

1. Montevergine e il culto mariano
1.1 Guglielmo da Vercelli e la fondazione dell’abbazia

$u una delle vette del massiccio del Partenio® in Campania, sorge il santuario
di Montevergine dedicato alla Vergine Maria, meta di pellegrinaggio tra le
piu frequentate nell’Italia meridionale.

La Legenda de vita et obitu Sancti Guilielmi confessoris et heremitae,
custodita nella Biblioteca Statale di Montevergine, e la prima biografia del
fondatore, Guglielmo da Vercelli?; seguendo tale testimonianza, di poco po-
steriore agli eventi narrati, & possibile ricostruire in maniera attendibile la sua
vita. Nato a Vercelli nel 1085, intorno all’anno 1114 si stabili sul monte irpi-
no, e dopo circa un anno di vita solitaria, venne raggiunto da un altro monaco
pellegrino, che decise di restare con lui diventando cosi il suo primo discepo-
lo. A lui se ne aggiunsero presto degli altri, compresi alcuni sacerdoti, cosic-
ché venne a formarsi nel giro di pochi anni una piccola comunita cenobitica,
spesso Visitata dagli abitanti dei paesi a valle attirati dalla fama dei monaci e
del loro rigore ascetico. A questo punto si presento il bisogno di dotarsi una
regola di vita, e fu adottata quella gia plurisecolare di Benedetto da Norcia®,
accompagnata pero da una forte impronta mariana. Inoltre fu eretta la prima
chiesa, dedicata dal vescovo di Avellino Giovanni | nella Pentecoste del
1126. Ben presto divenne un vero e proprio luogo di pellegrinaggio, non solo

L1l Partenio si eleva nella catena montuosa dell’ Appennino campano nel territorio dell’Irpinia,
in Provincia di Avellino, all’interno del Comune di Mercogliano, con un’altitudine di 1493
metri s.l.m.

2 Legenda de vita et obitu Sancti Guilielmi confessoris et heremitae, codice 1. Composta in
piu fasi tra la meta del XII secolo e gli inizi del XIlII, la Legenda fu poi trascritta tra la prima
meta del sec. XIII e I’inizio del XIV in due manoscritti, uno in scrittura beneventana, I’altro in
gotica, che sono giunti fino a noi. Per I’edizione critica integrale: G. MONGELLI, La prima
biografia di S. Guglielmo da Vercelli fondatore di Montevergine e del Goleto. Testo critico
latino con la versione italiana a fronte, Abbazia di Montevergine e Badia del Goleto, Monte-
vergine 1979.

®Norcia, 2 marzo 480 - Montecassino, 21 marzo 547.

161



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

dalle zone circostanti ma anche da lontano, tanto che fu necessaria la costru-
zione di un ospizio per I’accoglienza dei pellegrini, sempre pit numerosi. La
comunita comincio ad ottenere, grazie a continue donazioni e lasciti, un co-
spicuo patrimonio di beni mobili e immobili*, e si presentd I’esigenza di un
riconoscimento giuridico sia civile che canonico, come tutela da eventuali in-
gerenze. Pertanto, nello stesso anno della Dedicazione della chiesa, tramite
uno Scriptum securitatis:

“Il vescovo di Avellino, Giovanni, dietro esplicita richiesta di un re-
ligiosissimo cristiano di nome Guglielmo, che sul monte detto Ver-
gine aveva costruito un ospizio, una chiesa ed un monastero, gli
concede I’esenzione dalla giurisdizione episcopale, riservandosi
I’annuo censo di una libbra di cera™.

In seguito anche numerose bolle papali confermeranno I’indipendenza
di Montevergine da qualsiasi controllo episcopale, sancendone lo status cano-
nico di abbazia nullius, che conserva tuttora come abbazia territoriale®. Nel
1128 Guglielmo decise di lasciare Montevergine per ritrovare un luogo di
maggiore solitudine, dopo aver nominato il monaco Alberto suo sostituto ma
non successore, poiché vi tornd pitl volte conservandone I’autorita’.

In questa fase della sua vita, si stabili dapprima a Laceno, sempre in Ir-
pinia, in compagnia di altri cinque confratelli, che pero presto lo abbandona-
rono per le condizioni di vita eccessivamente dure in inverno. Quindi, dopo
essere stato visitato dal monaco Giovanni da Matera, e aver vissuto insieme
per un certo periodo, i due si separarono, dirigendosi Giovanni verso il Gar-

4 Come testimoniato dalle numerose Cartulae offertionis conservate presso la Biblioteca
statale di Montevergine: Abbazia di Montevergine. Regesto delle pergamene, a cura di P.M.
TROPEANO, lstituto Poligrafico dello Stato, Roma 1956-1962.

>  Codice Diplomatico Verginiano, vol. Il, a cura di P.M. TROPEANO, Padri Benedettini,
Montevergine 1978, Pergamena n. 155, pp. 234-240.

6 “Prelatura territorialis aut abbazia territorialis est certa populi Dei portio, territorialiter
quidem circumscripta, cuius cura, specialia ob adiuncta, committitur alicui Praelato aut
Abbati, qui eam, ad instar Episcopi dioecesani, tamquam proprius eius pastor regat” (Codex
luris Canonici, LEV, Citta del Vaticano 1983, can. 370.

" Si legge in uno Scriptum confirmationis del 1133 che “Il vescovo di Avellino, Roberto,
avendo saputo che il religiosissimo cristiano di nome Guglielmo aveva lasciato Montevergine
e passato il governo dell’abbazia ad un religioso di nome Alberto, si reca sul monte per
procedere alla benedizione abbaziale del nuovo superiore in conformita alle carte di
fondazione; sennonché Alberto rifiuta la dignita abbaziale e chiede che gli vengano
confermate le stesse liberta ed esenzioni gia precedentemente concesse dal vescovo Giovanni
al fondatore” (Codice Diplomatico Verginiano, cit., vol. Ill, Pergamena n. 210, pp. 33-39).

162



MARCO CIRILLO

gano (dove avrebbe fondato il Monastero di Pulsano) e Guglielmo verso il
monte Cognato nei pressi del fiume Basento, in Lucania. Qui fondo il Mona-
stero che avrebbe preso il nome di Santa Maria di Serra Cognata; a questa se-
conda fondazione segui nel 1133 quella dell’abbazia del Goleto, presso
Sant’Angelo dei Lombardi, anche con un monastero femminile. Nel 1142,
all’eta di 57 anni:

“Il venerabile confessore ed eremita di Cristo, liberato dal carcere
della carne, alla chiamata del Signore, volo ai regni celesti,
nell’anno 1142 dell’incarnazione del Signore, 12° di regno
dell’illustrissimo re Ruggiero, quinta indizione, il giorno 24 giu-
gno™®.

Venne sepolto al Goleto, e nel 1807 le sue spoglie furono trasferite a
Montevergine dove riposano tuttora. Canonizzato nel 1785 da Pio VI, fu pro-
clamato patrono dell’Irpinia da Pio XII nel 1942.

1.2 1l culto di Mamma Schiavona tra pieta popolare e liturgia

La devozione mariana, come gia accennato, costituisce fin dalla fonda-
zione un aspetto essenziale della spiritualita di Montevergine, e la sua storia €
strettamente legata alle icone che nel corso dei secoli hanno attirato la devo-
zione dei fedeli. Gia nel 1125 Guglielmo fece intitolare alla Vergine Maria la
primitiva chiesa appena costruita, e da quel momento in poi i documenti uffi-
ciali avrebbero riportato il titolo abbaziale di “Monastero di Santa Maria”.

Quando Guglielmo lascio la direzione della comunita ad Alberto®, gia
Vi si venerava un’immagine detta tuttora “Madonna di san Guglielmo”, cono-
sciuta anche come “Madonna del latte” perché rappresentata nell’atto di por-
gere il seno al Bambino™. Ad essa continuarono ad accorrere per devozione i
pellegrini sempre pit numerosi, sia individualmente che in gruppo, ormai non
piu alla ricerca del santo fondatore; la spiritualita di Montevergine assunse
cosi un’impronta sempre piu marcatamente mariana e devozionale.

8  Legenda de vita et obitu Sancti Guilielmi confessoris et heremitae, cit., ¢.35v (cod.
beneventano); 81b17 (cod. gotico), tr. it. in G. MONGELLI, La prima biografia di S.
Guglielmo da Vercelli fondatore di Montevergine e del Goleto, cit., p. 171.

®  Abate dal 1129 al 1142.

10 P, LEONE DE CASTRIS, Il Museo abbaziale di Montevergine. Catalogo delle opere,
Avrtstudiopaparo, Napoli 2016, pp. 78-81.

163



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

All’inizio del periodo di dominazione degli Angioinit!, nella chiesa or-
mai ampliata per rispondere alle nuove esigenze di culto, venne collocata una
nuova icona che e divenuta celebre lungo i secoli come la vera e propria
“Madonna di Montevergine”:

“Tale dipinto rappresenta la Vergine seduta su un solenne trono di
foggia medievale, con intarsi di tipo cosmatesco. 1l capo é circonda-
to da una preziosa aureola e leggermente reclinato verso destra, con
i grandi occhi scuri, sotto I’armonioso arco delle sopracciglia, col
naso affilato e la piccola bocca rosea, la Madonna € avvolta in un
mantello violaceo che le sale sulla testa lasciando visibile il velo
ondulato sulla fronte; regge sul braccio sinistro il Bambino (...) Ai
lati dell’aureola che circonda la testa della Madonna, due angeli
dalle alte ali agitano rispettivamente un incensiere, nell’evidente at-
to di rendere omaggio alla Madonna, mentre altri angioletti pit pic-
coli si affollano alla base del trono™*2.

Circa I’attribuzione dell’opera, una tradizione sorta nel XVI secolo vo-
leva che il volto della Madonna fosse stato dipinto dallo stesso evangelista
Luca a Gerusalemme, quindi trasportato prima a Costantinopoli e poi, per vo-
lere dell’imperatore d’Oriente Baldovino I, a Napoli; la pronipote ed erede
Caterina di Valois, insieme con il marito Filippo, principe di Taranto,
I’avrebbero poi donata a Montevergine dopo averla inserita nel resto del qua-
dro, realizzato nel 1310 da Montano d’Arezzo, pittore attivo presso la corte
angioina di Napoli tra X1l e XIV secolo.

L archeologa Margherita Guarducci tende a confermare, almeno in par-
te, la tesi tradizionale: la parte del volto sarebbe infatti stata dipinta a Costan-
tinopoli su una tavola di cedro del Libano nella prima meta del V secolo, co-
me copia di un’altra icona dello stesso periodo. Sarebbe poi stata portata in
Occidente per essere collocata nel resto dell’icona, di cui pero non viene spe-
cificata I’attribuzione®®. Placido Mario Tropeano, invece, nel suo studio su
Santa Maria di Montevergine!, contesta la provenienza orientale, e conferma
Montano d’Arezzo come autore dell’intera opera, su commissione della fami-

11 Sul trono di Napoli dal 1282 al 1442.

2. M. GUARDUCCI, La pil antica icone di Maria. Un prodigioso vincolo fra Oriente e
Occidente, Roma, Istituto Poligrafico e Zecca dello Stato, Roma 1989, p. 48.

B i,

14 TROPEANO P. M., Santa Maria di Montevergine, Padri Benedettini, Montevergine
2023.

164



MARCO CIRILLO

glia reale d’Angi0; questa @ tuttora presentata come la tesi ufficiale™®. In effet-
ti I’epoca della dinastia angioina, segno per Montevergine un aumento di aiu-
to e di protezione da parte dei sovrani; in questo piano di valorizzazione rien-
tro anche la committenza di quest’opera come ex voto, collocata, come gia
accennato, nella chiesa rinnovata, in una cappella apposita realizzata dalla
parziale chiusura della navata destra.

Nel XVII secolo, prima un incendio (1611) e poi un crollo (1629) re-
sero necessaria I’erezione di una successiva basilica tra il 1630 e il 1645; que-
sta conservo in parte I’impianto della chiesa precedente, in particolare la na-
vata laterale con la cappella della Madonna.

Nel XX secolo, dopo la seconda guerra mondiale, alla basilica seicente-
sca venne affiancata una nuova e piu grande basilica, la quarta in ordine cro-
nologico, aperta al culto nel 1961. Qui venne trasferita I’icona della Madonna,
dove rimase fino al 2010, quando venne rimossa per essere sottoposta ad un
intervento di restauro durato quasi due anni, al termine del quale fu ricondotta
alla sua collocazione originaria dove e tuttora esposta e venerata.

Cosi come Iattribuzione dell’icona, anche I’appellativo filiale di
“Mamma Schiavona” con cui Maria ¢ invocata da secoli a Montevergine per
il colore bruno del suo volto, ha trovato di recente una spiegazione ufficiale
della sua origine e del suo significato:

“L’appellativo non & da rapportare al fatto che sia nera o schiava,
ma perché si poneva come preghiera di ringraziamento della casa
reale di Napoli, rappresentata da Maria d’Ungheria, consorte del re
Carlo Il d’Angio, dopo la liberazione di quest’ultimo, avvenuta nel
novembre del 1288, dalla prigionia aragonese. La regina proveniva
da una regione della Croazia Orientale chiamata Slavonia, o Schia-
vonia™'’.

Francamente appare alquanto forzato supporre che un’espressione cosi
confidenziale e diretta, nata in un contesto popolare di devozione semplice,

5 W. ANGELELLI, La Maesta di Montano d’Arezzo a Montevergine e la pittura su tavola
dei secoli XIIl e XIV, in F. GANDOLFO-G. MUOLLO (a cura di), La Maesta di
Montevergine. Storia e restauro, Roma, Artemide, Roma 2014, pp. 85-90.

16 Sull’evento e le relative testimonianze, ai fini della presente ricerca, si tornera in maniera
piu approfondita nel paragrafo 3.1.

17 R.L. GUARIGLIA, S. Maria di Montevergine: tra culto liturgico e pieta popolare, in
Santuario di Montevergine. Pubblicazione straordinaria per |’anno giubilare mariano 2012-
2013, Abbazia di Motevergine, Mercogliano, 2013, p. 23. La tesi € ripresa da P. TROPEANO,
Santa Maria di Montevergine, cit., p. 11.

165



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

possa basarsi su una consapevolezza di vicende di politica internazionale del-
le quali sono informati gli storici moderni, ma che & molto improbabile ne
fosse altrettanto informato il popolo irpino e partenopeo del Xl secolo.
D’altra parte, i termini italiani “slavo” e “schiavo” condividono la stessa eti-
mologia®®, infatti il termine “schiavone” verra esteso, dopo la conquista della
costa dalmata da parte degli Ottomani, a coloro che provenivano da tutto
I’impero ottomano, anche e soprattutto dalle regioni abitate dai “mori”.
L aver sconfessato I’origine orientale dell’icona non toglie che la sua realiz-
zazione da parte di Montano d’Arezzo, quindi occidentale, segua comunque
uno schema pittorico tipico delle icone orientali, quello cioé ascrivibile al
modello della Odonyntpia (“Colei che indica la Via™), o delle cosiddette “Ma-
donne di san Luca”. Inoltre, ¢ da tenere presente il fatto significativo che:

«Al di sopra della Sacra Immagine vi fu posta I’iscrizione “Nigra et
formosa e(s) amica mea”, adattamento e parafrasi di una famosa
espressione riportata nel Cantico dei Cantici, “Nigra sum sed for-
mosa filiae Hierusalem”, che in epoca medievale subi una lettura
mariologica in cui, nel caso specifico, riferendosi ai canoni del
tempo, non esiste contraddizione tra I’essere bruna e al contempo
bella»®®.

Quindi la Madonna stessa in questa iscrizione, quasi un fumetto ante
litteram, presenta sé stessa come bruna, “schiavona” appunto. La devozione
popolare mariana nel corso dei secoli ha contribuito ad alimentare e arricchire
la stessa vita liturgica dell’abbazia in una stretta sinergia, non solo, come si &
visto, nell’aspetto architettonico e artistico del luogo di culto, ma anche con
I’incremento delle celebrazioni in onore della Madre di Dio.

La Sacra Congregazione per il Culto divino, in applicazione della ri-
forma liturgica del Concilio Vaticano Il, ha approvato nel 1973 I’Ufficio di-

18 “poiché il paganesimo escludeva gli Slavi dalla comunita degli umani, quelli fra loro che
erano fatti prigionieri, venivano venduti come semplice bestiame. Cosi, la parola che in tutte
le lingue occidentali designa lo schiavo (esclave, sklave, slaaf) non & altro che il nome del
popolo slavo” (H. PIRENNE, Storia d’Europa dalle invasioni al XVI secolo, tr. it., Newton
Compton, Roma, pp. 72-73.

¥ R.L. GUARIGLIA, S. Maria di Montevergine, cit., p. 23. Riguardo al brano biblico
citato: “Bruna sono ma bella,/o figlie di Gerusalemme,/come le tende di Kedar,/come le
cortine di Salomone./Non state a guardare se sono bruna,/perché il sole mi ha abbronzato”, cft.
1, 5-6.

166



MARCO CIRILLO

vino proprio®, e I’anno successivo il Messale?!. Il Calendario liturgico locale
fissa la celebrazione di Santa Maria di Montevergine, titolare della Chiesa
Cattedrale, al 1° settembre col grado di solennita.

2. L azione rituale e il culto cristiano
2.1 Simbolo, mito, rito

Dalle considerazioni fin qui esposte emerge il legame inscindibile tra la
storia del santuario di Montevergine e la ritualita religiosa, sia come liturgia
che come pieta popolare. Il rito infatti & da sempre I’elemento elemento carat-
terizzante I’espressione dell’esperienza del sacro da parte dell’homo religio-
sus, insieme al simbolo e al mito?. In particolare, ’azione rituale costituisce
la ripetizione attualizzante del gesto originario, narrato dal racconto mitico
tramite il linguaggio simbolico; I’obiettivo & appunto quello di operare un col-
legamento tra una condizione primordiale e la realta attuale, in modo da ren-
dere I’uomo partecipe della dimensione eterna del sacro, di cui egli sperimen-
ta la manifestazione nel proprio vissuto temporale.

E necessario tenere presenti tre caratteristiche essenziali del rito sacro.
In primo luogo esso non € mai azione “privata” bensi “pubblica”. L’azione ri-
tuale & sempre compiuta da e per una comunita, della cui religiosita e espres-
sione, anzi secondo i maggiori sociologi della religione sussiste un legame in-
scindibile tra ritualita e vita comunitaria. La partecipazione alla realta sacra
realizzata dal rito, non riguarda I’uomo in quanto individuo, ma la sua dimen-
sione costitutivamente intersoggettiva. Compiere un’azione rituale equivale a
riconoscere la propria appartenenza ad un gruppo di credenti, e a confermarla
rafforzando il legame interno. Oltre alla “socialita”, un secondo elemento es-
senziale del rito ¢ la sua “periodicita”: il tempo del rito ¢ tempo sacro, so-
spensione del banale fluire degli eventi per fare spazio al sacro che irrompe.
Quasi sempre e ovunque il tempo del rito é il tempo della “festa”, in cui i le-
gami sociali sono rafforzati ma spesso anche sovvertiti, a mostrare

20 Proprio dell ’Abbazia di Santa Maria di Montevergine. Liturgia delle ore, Padri Benedet-
tini, Montevergine 1973 (pubblicato 1982).

2L Messe proprie di Santa Maria di Montevergine, Padri Benedettini, Montevergine 1974.

22 “Nel significato moderno, rito vuol dire pratica regolata: protocollo, societa civile, societa
segreta, religione, liturgia, culto. Il rito pud essere privato o pubblico, individuale o collettivo,
profano o religioso. Fa parte della condizione umana, & soggetto a regole precise e implica
continuita” (J. RIES, Il mito e I’'uomo, in Dizionario dei riti, a cura di M. ELIADE, tr. it., Jaca
Book, Milano 2018, p. 37).

167



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

I’importanza ma allo stesso tempo la relativita di ogni consuetudine vigente
rispetto al modello della realta originaria. Infine va segnalata una terza carat-
teristica essenziale del rito, la normativita: “Il rito appare da subito come una
norma che guida lo sviluppo di un’azione sacra (...) Un rituale va seguito pas-
so passo, e non lo si puo trasgredire”?. Riattualizzando I’azione mitica origi-
naria, il rito svolge una funzione ordinatrice rispetto all’intera vita del singolo
e della comunita, poiché cala il modello ideale nella realta concreta presen-
tandolo come compimento perfetto verso cui tendere.

Di fondamentale importanza nella concezione simbolico-mitico-rituale
dell’homo religiosus & I’esperienza dello “spazio sacro”, entro cui si svolge il
rito; e il luogo della ierofania, un luogo privilegiato in cui & possibile fare
esperienza del divino o piu in generale del sacro. I luoghi sacri sono dunque
luoghi simbolici; essi operano cioé un collegamento tra la dimensione imma-
nente e quella trascendente, tra I’ambiente naturale e quello soprannaturale.
Tra i luoghi simbolici che gli storici e gli antropologi della religione hanno
individuato come primordiali e universali, di particolare importanza € il sim-
bolismo sacro della montagna?*: essa costituisce il luogo sacro per eccellenza
dal momento che, per la sua stessa conformazione fisica, rende possibile ma-
terialmente cio che a livello religioso realizza simbolicamente, avvicinare
cioé la terra al cielo, I’uomo alla/alle divinita.

2.2 Il pellegrinaggio nella vita dell’homo religiosus

In quanto luogo sacro, la montagna € spesso la meta di un viaggio da
parte dei credenti, viaggio che per le sue caratteristiche e la sua finalita & da
considerare a tutti gli effetti un vero e proprio rito: il pellegrinaggio. In esso
infatti ritroviamo le tre caratteristiche individuate come essenziali del rito: la
socialita, la periodicita e la normativita.

Innanzitutto il pellegrino & quasi sempre parte di un gruppo che si diri-
ge in forma pitu 0 meno processionale:

“Come fenomeno, il pellegrinaggio € un fatto collettivo. Ogni pel-
legrinaggio fisicamente individuale si inserisce in una tradizione
collettiva, quella appunto di una strada, di un luogo sacro, di un cul-
to o di un conformismo stabilito. (...) La societa pellegrina, una so-

22 A. ASCIONE-D. SESSA, In ascolto del sacro, Angelicum University Press, Roma 2020,
p. 109.

24 Per una trattazione approfondita del tema cfr. J. RIES, Simbolo. Le costanti del sacro, tr.
it., Jaca Book, Milano 2008, vol. I, pp. 112-122.

168



MARCO CIRILLO

cieta alla ricerca dello straordinario, cioé di rottura o di distacco
dalla quotidianita dei lavori e dei giorni, € una societa della non-
distinzione sociale: classi, sessi, funzioni vi si fondono in una con-
fusione fisica di unita, fino a raggiungere, nei grandi momenti del
pellegrinaggio, comunione di spirito”?.

Anche quando e solo lungo il suo cammino, il pellegrino € comunque in
comunione con la sua comunita di provenienza, con tutti coloro che nel tempo
hanno compiuto lo stesso tragitto, con la divinita stessa che non solo sta ad at-
tenderlo, ma lo accompagna lungo il cammino stesso. Inoltre il pellegrinaggio
avviene solitamente in momenti ben precisi: un determinato periodo dell’anno
(ad esempio una ricorrenza), una certa eta della vita (soprattutto nei riti di ini-
ziazione), o in anni straordinari (come il giubileo cristiano).

Infine esso, seppure etimologicamente derivi da peregrinus (colui che
cammina attraverso i campi), non & un semplice peregrinare senza meta, ma
neppure al contrario il mero raggiungimento di una destinazione, rispetto alla
quale il viaggio si ridurrebbe ad una necessita di tipo meccanico. Esso piutto-
sto e regolato in modo tale che sia la strada che la meta abbiano un valore
specifico nell’economia totale del rito:

“Per alcune [religioni] sara pit importante I’aspetto del viaggio e
delle fatiche compiute per portarlo a termine, per altre sara la meta,
il “centro religioso”, il luogo cui si giunge e dove avviene
I’esperienza del mistero. In ogni caso il protagonista & sempre
I’homo religiosus™2.

Il pellegrinaggio é quindi scandito da varie fasi, ciascuna delle quali ha
una propria rilevanza simbolica e si accompagna a precise azioni rituali, le
quali tuttavia possono variare da una religione all’altra.

Il fine del pellegrinaggio e, come per qualsiasi altro rito, la partecipa-
zione alla dimensione del sacro, mediante la ripetizione del gesto originario
narrato dal mito:

% A. DUPRONT A., Pellegrinaggio, in P. POUPARD (a cura di), Dizionario delle
religioni, tr. it., Cittadella, Casalmonferrato 1992, p. 1421.

% A. ASCIONE, Il pellegrinaggio nella vita dell’homo religiosus tra religiosita e pieta
popolare, in C. MATARAZZO (a cura di), Per paschale mysterium. Studi interdisciplinari
sulla celebrazione del mistero cristiano in onore di monsignor Salvatore Esposito, CLV-
Edizioni Liturgiche, Roma 2021, p. 1.

169



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

“II pellegrino lascia le sue occupazioni abituali e si dirige verso un
luogo sacro, un centro nel quale pud realizzarsi simbolicamente
I’incontro tra il Cielo e la terra. Abbandona il tempo profano per
entrare nel tempo dell’evento primordiale. La sua strada é difficile,
la sua peregrinazione & piena di pericoli. Ma la sua fede lo porta
verso il luogo sacro, in cui il rituale gli consentira di realizzare un
rinnovamento della sua vita”?’.

Da cio emergono due aspetti fondamentali da rilevare: in primis anche
il pellegrinaggio, in quanto azione rituale, deve essere ancorato ad una tradi-
zione mitica, che funga da memoria condivisa della comunita e atto fondativo
della stessa e della pratica che si va ad attuare. In secondo luogo la sua speci-
ficita rispetto alle altre forme rituali, risiede proprio nel particolare dinami-
smo del viaggio che lo contraddistingue; questo molto spesso é la rievocazio-
ne di un’analoga narrazione di un viaggio, o una fuga, 0 comungue uno spo-
stamento compiuto da uno o piu personaggi mitici.

Il cristianesimo ha fatto propri i simboli religiosi universali con i quali
ha concettualizzato e trasmesso il kfpvyua, ossia I’annuncio pasquale della
morte e risurrezione del Cristo. La forma del mito € stata assunta spesso come
cornice narrativa entro cui inscrivere la novita assoluta della fede nel Signore
morto e risorto. Pertanto anche il culto cristiano ha conservato molte prassi ri-
tuali gia in uso presso altre tradizioni religiose, tra le quali appunto il pelle-
grinaggio. Nel 2002 la Congregazione per il Culto divino e la Disciplina dei
Sacramenti®® ha promulgato il Direttorio su pieta popolare e liturgia; al capi-
tolo VIII il documento tratta nello specifico dei santuari e, strettamente legato
ad essi, del tema del pellegrinaggio cristiano?®:

«Il pellegrinaggio, esperienza religiosa universale, & un’espressione
tipica della pieta popolare, strettamente connessa con il santuario,
della cui vita costituisce una componente indispensabile: il pelle-
grino ha bisogno del santuario e il santuario del pellegrino»®.

21 J.RIES, Alla ricerca di Dio, tr. it., Jaca Book, Mulano 1992, p. 132.

2 Dal 5 giugno 2022 “Dicastero per il Culto divino e la Disciplina dei Sacramenti”.

2 |l santuario viene definito, riprendendo il CIC al can. 1230 “una chiesa o un altro luogo
sacro, a cui, per speciali motivi di pieta, con I’approvazione dell’Ordinario del luogo, i fedeli
fanno pellegrinaggio in grande numero”. Cfr. CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO
E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI, Direttorio su pieta popolare e liturgia, LEV, Citta
del Vaticano 2002, art. 264.

% i, art. 279.

170



MARCO CIRILLO

Anche nel contesto cristiano I’elemento simbolico-mitico-rituale funge
cornice espressiva, il cui contenuto é costituito dal Mistero pasquale di morte
e risurrezione di Cristo, annunciato e celebrato nei Sacramenti della Chiesa.

La “popolarita” di questo atto di pietd non e sinonimo di rozzezza né di
ingenuita, bensi di universalita, come parte di un patrimonio comune alla sen-
sibilita religiosa di tutti i popoli. Sintetizzando con un’equazione si puo af-
fermare che nel culto cristiano il rito del pellegrinaggio sta alla Liturgia (che
sola ¢ “fonte e culmine” della vita della Chiesa®'), come la forma mitica sta
all’annuncio del x7pvyua. In tutte le fasi, partenza, arrivo, accoglienza, per-
manenza, conclusione, il pellegrino esprime nelle diverse pratiche rituali la
sua tensione verso il sacro.

Il pensiero simbolico, il linguaggio mitico e la pratica rituale sono ca-
ratteri costanti e universali dell’homo religiosus, originari non in quanto pri-
mitivi o infantili, bensi come essenziali e costitutivi. La produzione di miti da
parte di una comunita credente come espressione della propria fede, non e un
fatto atavico e ancestrale, ma perdura, anche se in forma piu debole, ancora
0ggi, continuando a orientare la religiosita popolare e le relative pratiche ri-
tuali. Ed e appunto un caso particolare di questo fenomeno che verra preso in
esame nelle pagine seguenti.

2.3 La juta a Montevergine

Gia durante la vita del suo fondatore, come si e accennato, I’abbazia di
Montevergine divenne meta di pellegrinaggio sempre piu frequentata, assu-
mendo la dignitd di santuario. Primo testimone del significato morale e del
valore salvifico di questo cammino sacro e un certo Fulco, un cavaliere Cro-
ciato che nel 1139, in partenza per la Terra Santa, dona un pezzo di terra con
arbusti “alla chiesa di Santa Maria del Monte Vergine, cui molti si avvicinano
e li chiedono la misericordia di Dio e il perdono dei nostri peccati innumera-
bili~32,

Il carattere penitenziale di tale pellegrinaggio a Montevergine era con-
fermato dal precetto di astinenza da carni, latticini e uova in tutta I’area del
santuario. Nel 1585 Vincenzo Verace e Tommaso Costo riportano, nella loro
opera Vera istoria dell ‘origine e delle cose notabili di Montevergine, notizie

81 CONCILIUM VATICANUM I, Constitutio de Sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium
(4 decembris 1963), n. 10, in Acta Apostolicae Sedis, a. 56 (1964), pp. 97-134 (tr. it. in Tutti i
documenti del Concilio, Massimo, Milano 2001, p. 103).

%2 Codice Diplomatico Verginiano, cit., vol. Ill, Pergamena n. 255, pp. 231-234 (la tradu-
zione & nostra).

171



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

di numerosi prodigi avvenuti lungo i secoli a punire la violazione di tale rigo-
re ascetico, con I’evidente fine di giustificarlo:

“Né dentro del monasterio, né per lo suo distretto intorno a cinque-
cento passi, 0 piu in circa, non si pué mangiare, né portar carne, né
uova, né latticinij di sorte veruna; né vi & memoria, che persona
giamai ve ne habbia 6 mangiato, 0 portato senza, che vi si siano ve-
duti maravigliosi effetti, come a dire 0 che si sono ritrovate le carni
piene di vermi; e sieno state pur fresche, over salate, 0 cotte 0 co-
mesivoglia; 0 che vi s’é mossa alcuna gran pioggia, 0 altri simili
segni evidentissimi, per li quali si conosce essere volonta e bene-
placito del grande Iddio, che in tal luogo non si debbia mangiare né
portar carne. La qual cosa é tanto nota e manifesta a tutti, che di
tanti, che in ogni tepo vi vano, niuno ardisce portarvene: e se alcuno
Ve ne portera, no sara senza vedere qualcuno dé preallegati segni e
miracoli”®,

Sebbene il precetto dell’astinenza sia stato abolito dal Capitolo Vergi-
niano del 1954, resta pero I’aspetto penitenziale del pellegrinaggio come iti-
nerario di purificazione spirituale, simboleggiato dall’ascesa alla montagna
sacra. A partire da questi tratti generali, in base ai quali & possibile ascriverla
pienamente alla pietd popolare cristiana, ‘a juta (letteralmente, in italiano
“I’uscita”, “I’andata fuori”) a Montevergine ha assunto col tempo una propria
fisionomia. Innanzitutto ha prevalso decisamente il carattere festivo su quello
penitenziale, come attestano le fonti letterarie gia dai primi decenni del XVII
secolo e fino ad oggi®*. Se Maria & invocata dai pellegrini come Mamma
Schiavona, la loro gioia e quella dei figli che tornano alla casa materna nel
giorno di festa, una gioia che si esprime nelle forme tipiche del canto e della
danza.

Vi ritroviamo poi declinate in maniera originale le tre dimensioni gia ri-
levate come costitutive del rito del pellegrinaggio: la dimensione della socia-
lita nelle “paranze”, che in passato si spostavano su carri trainati da cavalli,
attualmente in festosi gruppi su bus noleggiati per I’occasione o tramite la fu-

% V. VERACE-T. COSTO, Vera istoria dell ‘origine e delle cose notabili di Montevergine,
Horatio Salviani & Cesare Cesari, Napoli 1585, p. 113.

% Una ricostruzione della fortuna della juta a Montevergine, tramite I’esame della relativa
documentazione letteraria e figurativa tra Otto e Novecento € stata compiuta da G.
MONETTI, Il pellegrinaggio a Montevergine, Mephite, Atripalda 2003.

172



MARCO CIRILLO

nicolare®. Vi si ritrova altresi la normativita, soprattutto nella scansione dei
canti, sempre corali (altro fondamentale elemento di socialitd), da eseguire
nelle varie fasi: all’arrivo nel piazzale antistante il santuario; lungo i gradini
della scala di accesso alla chiesa antica; davanti all’icona della Madonna, fino
al saluto finale, mentre si abbandona la cappella procedendo a ritroso per non
voltare le spalle alla Mamma Schiavona®®. Infine esso ha una propria periodi-
cita; se il pellegrinaggio in forma individuale o comunque privata puo com-
piersi durante tutto I’anno (anche se con una maggiore frequenza nel mese di
maggio, tradizionalmente dedicato alla devozione mariana), la juta si svolge
attualmente in due date precise: 1’8 settembre nella Nativita della Beata Ver-
gine Maria®’ (la juta “dei napoletani”) e il 2 febbraio, la cosiddetta juta “dei
femminielli”. Nelle pagine che seguono, col termine juta, salvo rare eccezioni
che verranno specificate di volta in volta, ci si riferira a questa seconda acce-
zione.

3. I “femminielli” e la juta
3.1 La ritualita popolare del femminiello e le “origini” della juta

Nella tradizione popolare napoletana col termine femminiello si indica
un soggetto di sesso biologico maschile, il quale assume abitualmente atteg-
giamenti, consuetudini e linguaggio sia verbale che non verbale propri dello
stereotipo femminile. Tradizionalmente questa figura & pienamente assimilata
al tessuto sociale tipico partenopeo; da cio si pud desumere I’esistenza di un
sostrato culturale, piu 0 meno implicito, per il quale il femminiello puo trovare
una sua collocazione nell’ordine sociale, a patto che la sua immagine pubblica
rientri nello schema binario dei generi, come omologata al modello femmini-
le. In tale contesto culturale, il rito della juta dei femminielli al santuario di
Montevergine, si presenta appunto come un rito sui generis con una propria
particolarita.

% Las.s. 88 bis che porta a Montevergine da Ospedaletto d’Alpinolo é stata inaugurata nel
1931; al 1956 invece risale I’inaugurazione della linea funicolare di collegamento da
Mercogliano.

% Giunti in cima, prima dell’omaggio a Mamma Schiavona nella Cappella della chiesa
antica, vi e il momento liturgico della celebrazione eucaristica, fulcro dell’intero
pellegrinaggio.

37 Tale festa del Calendario Romano ¢ indicata col grado di solennita nel Proprio di
Montevergine, in quanto giorno titolare della chiesa Cattedrale fino al 1742.

173



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

Quella che potrebbe essere la pil antica attestazione della presenza ri-
tuale dei femminielli al santuario di Montevergine, e che consentirebbe quindi
di individuarne un termine ante quem, risale al drammatico incendio avvenuto
nell’abbazia la notte tra il 21 e il 22 maggio 1611, in occasione della juta di
Pentecoste. 1l sacerdote Carlo Pinto, pochi mesi dopo I’evento ne stende un
resoconto®®, nel quale dapprima mette in luce le dinamiche dell’incendio che,
divampato a partire dai locali della foresteria, aveva causato la morte di diver-
se centinaia di persone. Poi passa a descrivere lo spettacolo dei corpi, ritrovati
il giorno seguente, dei pellegrini che si erano ammassati verso I’uscita per la
ressa della fuga. A riguardo il cronista annota due particolari, nei quali egli ri-
tiene di aver individuato I’origine soprannaturale della sciagura, incorsa come
punizione per i comportamenti deplorevoli dei pellegrini. La prima di queste
trasgressioni consisteva nell’aver violato le proibizioni alimentari; la seconda,
ancora piu grave, sembra invece riguardare il tema in oggetto:

“Di queste siffatte cose da mangiare molte sopra molti trovate si
sono, e quel ch’é peggio, e degno d’ogni biasmo, e detestatione, in
alcuni morti giovani, che erano d’habito feminile, & in alcune gio-
vanette del maschile vestimento ammantate; & quindi van i giudi-
tiosi contemplando (lasciato il rimanente negli alti, e segreti giuditij
di Dio) essere nato tutto il male, e del fuoco il dannaggio, e di tanti,
e tanti la perditione senza punto avervisi né lancia ho spada, né altra
forte d’armi da nemica mano adoperate. Questa € stata alla fine
(come imaginar potemo) opera della irata, e giusta mano di Dio, il
quale ha soluto il maledetto misfatto della concupiscenza, e della
dishonesta, & la sceleratezza del bestiale appetito, e co’lunghi, &
sommergenti diluvij, & con le pioventi bracie, e con putente solfo
spaventevolmente punire”?°,

% C. PINTO, Dello spaventevole e miserabile avvenimento del fuoco acceso in

Montevergine nel Regno di Napoli, Giovanni Giacomo Carlino, Napoli 1611. Nello stesso
anno I’autore ne realizza una sintesi, pubblicata col titolo Della gente morta e del palagio
bruciato in Montevergine luogo dei padri dell ‘Ordine di S. Guglielmo vera e leale historia da
DCP descritta, Giovanni Giacomo Carlino, Napoli 1611.

% C. PINTO, Dello spaventevole e miserabile avvenimento del fuoco acceso in
Montevergine nel Regno di Napoli, cit., pp. 15-16.

174



MARCO CIRILLO

Lo stesso evento viene narrato dal gesuita Pietro Antonio Spinelli nel
trattato di mariologia Maria Deipara Thronus Dei*°, di qualche anno poste-
riore:

«Quell’altra cosa molto riprovevole, che & emersa in una certa rela-
zione pubblicata a stampa, sull’incendio del santuario, riguarda al-
cuni uomini che, con falsi abiti, come si € capito dai corpi nudi, in-
dossavano abiti femminili; al contrario, alcune donne avevano in-
dossato abiti maschili, il che si ritiene fosse stato fatto per compiere
un qualche crimine in maniera piu libera. Né tuttavia li allontanava
da tali azioni indegne e profane la sacralita del luogo: né la purezza
e la maesta della Deipara, a cui era dedicato il tempio; né la sacra
solennita dello Spirito Santo, autore di ogni santita e avverso a ogni
malvagita. Ma, senza far caso a cid, bevevano, come si dice in
Giobbe 15, “come acqua I’iniquita”, e, come per gioco, non teme-
vano di provocare con i peccati la tremenda maesta di Dio e la sua
bonta. Percio, come si legge nel Salmo 77, “Un fuoco & stato acceso
contro di loro, e I’ira di Dio é salita sopra di loro”»*.

A distanza di trent’anni I’opera dello Spinelli verra citata come fonte da
Gian Giacomo Giordano, con uguale intento moralistico, nelle Croniche di
Monte Vergine*?. L’autore intende denunciare lo spirito profano e gli eccessi
smodati che caratterizzavano la juta di Pentecoste, corrompendo lo spirito au-
tentico del pellegrinaggio cristiano. L’episodio del 1611 viene considerato
I’esito drammatico della degenerazione morale del rito, e compimento degli
ammonimenti che gia dal secolo precedente esprimevano il disappunto da
parte dell’ordine Verginiano per la condotta dei pellegrini alla juta:
“Nel giorno seguente alla notte, nella quale successe I’incendio,
mentre al miglior modo possibile si seppellivano quei tanti cadave-
ri, nel lavarli le vesti di prezzo, che portavano, per restituirli alli lo-
ro parenti, come gia si fece, furono ritrovati alcuni corpi di huomini
morti vestiti da donne, & alcune donne morte vestite da huomini;
segno, & inditio chiaro, & evidente delle dishonesta, e sceleraggini,
che quelli tali cosi ritrovati, 0 havevano commesso, 0 volevano

4 P.A. SPINELLI, Maria Deipara Thronus Dei. De virginis beatissimae Deiparae Mariae
laudibus praeclarissimis, sub typo divini throni in Apoc. cap. 4 adumbratae: deque pietate ac
devotione, qua eodem Deipara a nobis calenda est, Johannis Gymnicus, Colonia 1619.

4 Ivi, p. 704, n. 66 (La traduzione & nostra).

4 G.G. GIORDANO, Croniche di Monte Vergine, Camillo Cavallo, Napoli 1649. Giordano
fu Abate generale di Montevergine per ben quattro mandati triennali, tra il 1630 e il 1639, e
trail 1642 e il 1645.

175



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

commettere con maggior loro comodita, e liberta in quel sacro luo-
go; e che vi erano andati non per divotione, ma per dishonesta ri-
creazione, senza haver mira al luogo cosi sacro, o alla purita della
Beata Vergine Madre di Dio, a cui & dedicato™3.

Da queste fonti emergono certamente piu interrogativi che punti fermi:
non é dato di conoscere infatti, il motivo preciso del travestimento, e dunque,
non e possibile considerare con certezza storica I’episodio del 1611 né in
quanto origine della juta dei femminielli né in quanto sua attestazione come
pratica ricorrente gia nel XVII secolo. D’altra parte pero € indubbio che que-
sto comportamento sia stato condannato in maniera unanime dai monaci di
Montevergine, e con tale sdegno da essere considerato, uno dei piu gravi mo-
tivi del castigo. Inoltre & evidente che I’elemento degno di condanna consiste
nell’ambiguita del travestimento, che a prescindere da quale ne sia I’intento
specifico, viene comunque associato al peccato di natura sessuale. Non e pos-
sibile non tenere conto di questo aspetto per la lettura del fenomeno odierno.

3.2 La juta dal XX secolo ad oggi

La pratica della juta come rito compiuto annualmente da una specifica
comunita di pellegrini (quella dei femminielli appunto), e in una data precisa
(il 2 febbraio), sembra spuntare improvvisamente dal nulla verso la seconda
meta del ‘900. Tutta la documentazione storicamente anteriore analizzata, non
riporta alcun riferimento alla juta dei femminielli, ma solo a quelle di Pente-
coste e di settembre®.

Essa compare alla fine degli anni Settanta come oggetto di studio da
parte del regista, compositore e musicologo Roberto De Simone, in un primo
riferimento a proposito del ballo della tarantella:

«Un gruppo di femminielli, ancora nel 1969 mi testimoniava diret-
tamente su queste tarantelle (...). Essi mi parlavano innanzitutto di
una particolare “tarantella d’e femmenielle”, che si ballava di notte
prima di partire per uno speciale pellegrinaggio alla Madonna di
Montevergine. Tale pellegrinaggio notturno si faceva il giorno 2 di
febbraio (festa della candelora)»*°.

4 G.G.GIORDANO, Croniche di Monte Vergine, cit., p. 250.

4 Sono state esaminate sia la letteratura che le arti visive (dal Cinquecento alla prima meta
del Novecento) nonché la produzione teatrale, radiofonica, cinematografica, relativa a
Montevergine.

4 R.DE SIMONE, Canti e tradizioni popolari in Campania, Lato Side, Roma 1979, p. 35.

176



MARCO CIRILLO

In un secondo saggio dello stesso periodo a cavallo tra gli anni Settanta
e gli Ottanta, sempre De Simone osserva:

«In un particolare giorno, ossia il 2 febbraio, era tradizionale che si
recassero al Santuario dei femminella, che partivano da Napoli di
notte, e cid secondo testimonianze recenti, attestanti che tale giorno
per Montevergine era detto “la festa dei femminella”»*6.

Un’altra interessante testimonianza orale e contenuta nel documentario
del 2007 La Candelora a Montevergine. Nuove tradizioni - antichi diritti*’,
Una ristoratrice di Ospedaletto d’Alpinolo intervistata, racconta della grandis-
sima affluenza al santuario da parte dei femminielli nei decenni precedenti:

“In piazza ballavano, ridevano; venivano vestiti chi da sposa, chi da
sposo (...). Ogni anno venivano qua a festeggiare in quel giorno. lo
tengo 65 anni, da quando avevo 5 anni ricordo che gia venivano a
Montevergine. E stata sempre una tradizione, da quando & nato il
Santuario sono sempre venuti. Si fermavano qui a Ospedaletto,
pranzavano nei ristoranti, poi salivano sulla montagna. Ballavano
davanti la chiesa, cantavano le canzoni alla Madonna di Montever-
gine e poi se ne andavano. Adesso sono di meno, al Santuario; pri-
ma c’era una confusione che se buttavate un chicco di grano non
cadeva a terra per quanta gente c’era, una cosa pazzesca”.

Nonostante I’estremizzazione nel far risalire la juta alle origini stesse
del Santuario, questa testimonianza consente di individuare tale pratica gia
dalla fine degli anni 40, a cui risalirebbero appunto i primi ricordi della don-
na intervistata.

Allo stesso tempo nel documentario si fa riferimento ad un drastico calo
di affluenza intervenuto dopo il periodo di massima diffusione del fenomeno
degli anni ‘60 e ‘70. Bisogna infatti aspettare i primi anni del Duemila per as-
sistere alla sua graduale ripresa, stavolta perd secondo una dinamica assolu-
tamente nuova. Momento scatenante di questa rinascita € stato il controverso

% 1D, Il segno di Virgilio, Azienda autonoma cura soggiorno e turismo, Pozzuoli 1982, p.
94, nota n. 20.

47 La Candelora a Montevergine. Nuove tradizioni - antichi diritti, regia di Nicola Sisci,
commissionato dal Dipartimento di Neuroscienze dell’Universita degli Studi di Napoli
Federico I1, 2007.

177



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

episodio avvenuto in occasione della juta del 2002, diventato celebre tra i par-
tecipanti come “la cacciata dei femminielli”:

«Ai femminielli venuti per assistere alla Messa [I’abate, in quel pe-
riodo Tarcisio Giovanni Nazzaro] ha detto dall’altare: “le vostre
non sono preghiere ma chiassate che la Madonna non gradisce e
dunque non puo accogliere. E voi siete come i mercanti che affolla-
vano il tempio fino a quando GesU non li scaccio”»*2.

In reazione a tale evento cruciale, i centri sociali e le associazioni im-
pegnate per il riconoscimento dei diritti delle persone omo-bi-trans-sessuali,
hanno cominciato ad organizzare e coordinare annualmente la juta.

Nel tentativo di delineare una fenomenologia della juta cosi come essa
si svolge in tempi recenti va innanzitutto tenuto conto della composizione del
rinnovato flusso di partecipanti: i femminielli sono ancora presenti, ma oltre
ad essi, le paranze dei pellegrini sono costituite per la maggior parte da perso-
ne omosessuali e transessuali, che si recano in pellegrinaggio da Mamma
Schiavona, spesso in coppia, a chiedere la sua benedizione sulla loro unione.
Vi accorrono poi numerosi visitatori attratti dall’aspetto folkloristico e cultu-
rale del rito, ma anche vari esponenti del mondo dello spettacolo e della poli-
tica sia locale che nazionale.

Quanto alla struttura della juta con le sue varie fasi, questa & pressoché
identica a quella di settembre; & opportuno perd soffermarsi su un elemento
cui si e solo accennato, ossia la forma espressiva privilegiata, che & quella
musicale. Ciascuna paranza si raggruppa in cerchio danzando: sul piazzale,
nel cortile interno, nell’atrio della chiesa antica, a Ospedaletto una volta ridi-
scesi; si rivolge a Mamma Schiavona cantando innanzi alla sua icona, soprat-
tutto nella forma del canto a ffigliola, durante il momento culminante
all’interno della Cappella; accompagna sia le danze che i canti con le casta-
gnelle (di cui sono dotati quasi tutti i partecipanti), con le fisarmoniche che
intonano la melodia, ma soprattutto con le tammorre che scandiscono il ritmo.

Fino al 2023 la paranza dei femminielli é stata guidata da Marcello Co-
lasurdo®®, cantautore, attore, ma soprattutto anima e voce della juta. La sua
presenza non si limitava a quella di ospite d’onore o animatore di una manife-

4% E. BERTOLOTTO, Montevergine, fiori programma del vescovo Nazzaro: “Uscite,

profanate la casa di Dio”. L’Abate caccia i femminielli, in La Repubblica. Campania,
03/02/2002. La notizia venne riportata, sempre il giorno seguente I’avvenimento, anche da Il
Mattino e Gazzetta del Sud.

49 Campobasso, 16 aprile 1955-Napoli, 5 luglio 2023.

178



MARCO CIRILLO

stazione, ma svolgeva pienamente la funzione di sciamano del rito, cataliz-
zando la tensione spirituale della paranza, dandole forma espressiva ed indi-
rizzandola nei confronti della Madonna. Concretamente cio si esprimeva negli
adattamenti che di volta in volta venivano aggiunti ai canoni fissi dei canti;
questi potevano trarre spunto da circostanze contingenti, come I’insistente in-
vocazione della pace con solenne timbro a figliola: “Benedici a tutt’ quanti,
chi sta pe’ mare e ppe’ terra, miettece nu poco ‘e pace ngopp’a sta terra”, cui
faceva eco col ritmo incalzante della tammurriata I’invocazione corale “Ué
Maro, ué Maro, liev’a guerra primma ‘e mo! Meglio na tammurriata, ca na
guerra!”. Ma soprattutto, dopo la tradizionale Regina de lu cielo e prima del
congedo finale (Statte bona Maronna mia!), la voce guida confermava la de-
vozione a Mamma Schiavona a nome di tutta la paranza, devozione che na-
sceva da una fiducia fondamentale: ‘“Masculilli e femmenelle, annanze
all’uocchie tuoie simmo tutt ‘e figl’ bell’!”.

3.3 Dalle leggende al mito fondativo: Cibele, Virgilio, San Vitaliano, le Sette
Sorelle il “miracolo dei due amanti”

La fede verso Mamma Schiavona, protettrice dei suoi figli, femminielli
e non, si inscrive in una cornice mitologica formata da un cospicuo bagaglio
di tradizione e di devozione, che si andra ora a esaminare. La storiografia uf-
ficiale vuole che quella di Guglielmo da Vercelli e della sua comunita mona-
stica sia stata la prima occasione di insediamento umano mai avvenuta sul
Partenio, almeno in forma stabile, comunitaria e accompagnata dall’erezione
di un luogo di culto.

Chiungue, tuttavia, si approcci a cio che riguarda Montevergine e la sua
religiosita nei secoli, si trova inevitabilmente ad avere a che fare con un com-
plesso di narrazioni leggendarie che si richiamano a vicenda, e che talvolta
sono tanto radicate da poter essere distinte dalla storia solo con notevole diffi-
colta.

E il caso ad esempio dei presunti culti pagani che sul monte Partenio
avrebbero preceduto I’arrivo del cristianesimo. Una tradizione attestata a par-
tire dal XV secolo vuole che in epoca pre-cristiana nello stesso sito sorgesse
gia un tempio in onore della dea Cibele, la Magna Mater Deorum, il cui culto
era giunto a Roma dalla Frigia (Anatolia) alla fine del Il secolo a.C.
L’umanista Flavio Biondo® alla meta del <400 ne da notizia nella sua opera di
geografia storica Italia illustrata, e durante tutta I’eta moderna gli studiosi af-

0 Forli, 1392 - Roma, 1463.

179



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

fiancheranno al toponimo di “Monte Vergine” (o Montevergine), quello di
“Monte di Cibele”, ritenendolo anzi quello originario.

Ma fin dal XII secolo circolava ampiamente un’altra leggenda, legata
invece al poeta Virgilio, da cui il nome di “Monte di Virgilio” o “Monte Vir-
giliano” gia in uso durante la vita di Guglielmo da Vercelli (nella Legenda
Sancti Guilielmi, il toponimo ricorre frequentemente). Virgilio sarebbe stato
ispirato dalla consultazione dei Libri Sibillini a preannunciare la nascita da
una vergine di un puer portatore di pace e salvezza. Per ottenere una piu au-
tentica interpretazione di quei testi, egli avrebbe dunque deciso di recarsi sul
Partenio, avendo saputo dagli abitanti del territorio circostante

“che ivi era un magnifico Tempio consacrato a detta Dea [Cibele],
ben servito da ministri, e Sacerdoti, al quale era grandissimo con-
corso di popoli, non solo di convicini, ma anco di lontani paesi, li
quali v’andavano per ottenere oracoli, e risposte da detta Dea nelle
loro necessita, & occorrenze; il che intendendo il Poeta, venne in
gran curiosita, e desiderio di vedere il tutto oculatamente™®?,

L’oracolo pero gli avrebbe piu volte rifiutato una risposta; quindi il
poeta avrebbe preso la decisione di stabilirsi ogni estate sul monte, fino a
quando non fosse riuscito ad ottenere dal nume I’esaudimento della sua ri-
chiesta; di qui I’edificazione di una dimora con annesso un giardino di erbe
magiche. Quindi, dopo la sua morte, gli abitanti dei paesi limitrofi gli avreb-
bero intitolato il monte sul quale aveva soggiornato, mutando appunto il nome
da Monte di Cibele a Monte di Virgilio, come segno di riconoscenza per tutti
i benefici che avevano ottenuto dalle sue arti taumaturgiche.

La cristianizzazione del Monte di Cibele, poi Monte di Virgilio, e quin-
di Monte Sacro, secondo una terza tradizione, avrebbe preceduto I’arrivo di
Guglielmo, ad opera del santo vescovo di Capua Vitaliano, il quale nel VII
secolo avrebbe “battezzato” il Partenio edificandovi un primo luogo di culto e
abolendo quindi i culti pagani. Come narrato nella Vita sancti Vitaliani, della
meta del XII secolo, egli sarebbe stato vittima di un inganno da parte dei suoi
fedeli, a seguito del quale sarebbe fuggito dalla sua sede, ritirandosi appunto
sul monte:

«Una notte, a una certa ora della notte, mentre tutto era immerso nel
silenzio, alcuni di loro entrarono furtivamente nella sua casa e, da-
vanti al letto in cui il santo uomo riposava, presero i suoi vestiti e le

1 G.G. GIORDANO, Croniche di Monte Vergine, cit., pp. 64.

180



MARCO CIRILLO

sue scarpe, con cui egli era solito vestirsi, e misero al loro posto ve-
stiti femminili e scarpe simili. Quando subito, come era solito, egli
si sveglio presto, semplice com’era e retto in tutte le cose, per la
sollecitudine della preghiera, si vesti con il vestito che trovo e si
calzo con le scarpe da donna, poi si reco a pregare (...) Allora tutti
quelli che erano presenti, turbati nel sentire queste parole, dicevano
che era impossibile che un uomo tanto grande e santo avesse com-
messo un crimine simile. Altri, pero, di fede tiepida, affermavano
che fosse vero. Quei malvagi traditori, invece, mostravano che egli
era vestito con abiti femminili, dicendo: ‘Se non ci credete, credete
almeno a questi vestiti con cui € vestito, che ne dimostrano
I’azione»®2.

Se queste prime tre leggende hanno un’evidente origine colta, data la
levatura letteraria degli autori menzionati, proviene invece dal contesto popo-
lare un altro racconto leggendario, riadattamento di un tema ricorrente nella
cultura tradizionale dell’Ttalia meridionale, quello delle “Sette Madonne”:
“Esse erano sette sorelle, sei belle ed una brutta e nera. La brutta se ne ando
sulla montagna di Montevergine e cosi ebbe inizio il culto a quest’ultima so-
rella brutta che invece & la piu bella™3,

Come si & osservato nel capitolo precedente, I’azione rituale in quanto
forma espressiva della fede dell’homo religiosus, trova un fondamento sociale
nella memoria condivisa del racconto mitico. In quanto ripetizione del gesto
originario narrato dal mito, il rito stabilisce un’analogia tra la dimensione del
sacro e quella del gruppo che lo compie. Nel caso della juta dei femminielli
cio é particolarmente evidente, poiché essa per i suoi pellegrini, ripercorre un
cammino non solo antichissimo e ininterrotto, ma fondato su una tipicita sui
generis. Dunque, fin dalle prime attestazioni della juta, le varie leggende, ri-
salenti al medioevo o distanti da noi solo poche decine di anni, di origine let-
teraria o popolare, appaiono fuse tra loro, e assurgono alla dignita di mito
fondativo di questo particolare pellegrinaggio.

Va ribadito che in epoca pre-cristiana si praticava in Irpinia, probabil-
mente sullo stesso monte Partenio, il culto della Magna Mater; e che i siti ad
esso deputati erano gia meta di pellegrinaggi a scopo oracolare. Ma il culto di
Cibele viene recuperato nella sua specificita: i suoi sacerdoti infatti, non solo
“indossavano vesti femminili nei loro riti”**, ma “si eviravano per servire la

52 Vita sancti Vitaliani civis et Episcopi civitatis Capuae, in F. GRANATA, Storia sacra
della Chiesa Metropolitana di Capua, Stamperia Simoniana, Napoli 1766, pp. 121-122 (la
traduzione € nostra).

3 R. DE SIMONE, Canti e tradizioni popolari in Campania, cit., pp. 45-46.

% R. DE SIMONE, Il segno di Virgilio, cit., p. 91.

181



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

dea”. E anche in piena era cristiana il tema dell’ambiguita sessuale, nella
forma del travestitismo, ritorna nella vicenda del vescovo Vitaliano, che, seb-
bene inconsapevolmente, rievoca I’usanza propria della casta dei sacerdoti
eunuchi di Cibele.

Quanto a Virgilio, I’aura di sacralita per la quale egli era noto a Napoli,
si univa ad una considerazione sessualmente ambigua della sua verginita:
“Quanto al resto della vita, fu talmente casto, anche nel parlare ¢ nell’animo,
che a Napoli dal popolo fu chiamato la Verginella™®. L associazione tra Par-
tenope (Napoli e la sirena vergine eponima), Parthenias (Virgilio) e Partenio
(Montevergine), fa del poeta un precursore della juta, che da Napoli si dirige
al “Monte del verginello”. L’eroina per eccellenza pero € la Vergine Maria, il
cui gesto originario viene ripetuto dai femminielli che ripercorrono il suo stes-
so cammino verso la cima di quello che finalmente ¢ il “Monte della Vergi-
ne”. Ma “questa” Madonna non ¢ come le altre; ¢ quella che a causa della sua
diversita viene percepita come brutta e quindi discriminata dalle “sorelle”.
Una discriminazione che resta interiorizzata, e la spinge a fuggire e a ritirarsi
sul monte, dove la sua bellezza puo irradiarsi e diventare se-ducente, dando
cosi origine alla juta.

| femminielli dunque hanno utilizzato il materiale leggendario disponi-
bile per identificarsi con i suoi protagonisti; nel reinterpretare queste narra-
zioni, le hanno rilette come una auto-narrazione retrospettiva, fondante la loro
pratica rituale e la loro stessa esistenza e identita come comunita di fede. Ep-
pure, proprio in quanto tale la paranza dei femminielli non ha trovato acco-
glienza, come testimonia, tra gli altri, I’episodio gia citato della “cacciata”.

Pertanto, immediatamente dopo tale occasione, ed evidentemente in
reazione ad essa, assistiamo all’origine e alla diffusione di un’altra leggenda,
I’ultima in ordine cronologico, che ha il dichiarato intento di porsi come mito
fondativo della juta dei femminielli. Compare per la prima volta nel marzo
2002 sul mensile “AUT” del Circolo di cultura omosessuale romano Mario
Mieli:

«Secondo una leggenda che si tramanda da secoli, la festa dei
“femminielli” sarebbe ancora piu antica della costruzione del San-
tuario stesso e risalirebbe addirittura al 1256, quando due omoses-

% M. CECCARELLI, Mamma Schiavona. La Madonna di Montevergine e la Candelora,
Gramma, Perugia 2010, p. 15.

% E. DONATO, Vita Vergiliana, in G. BRUGNOLI-F. STOK Vitae Vergilianae antiquae,
Istituto Poligrafico dello Stato, Roma 1997 (tr. it. in R. DE SIMONE R., Il segno di Virgilio,
cit.,, p. 79).

182



MARCO CIRILLO

suali furono cacciati dalle mura cittadine per atti considerati osceni
e portati sul monte Partenio per lasciarli morire in una giornata
d’inverno. Invece il miracolo si compi, e oltre al sole che squarcio
le tenebre i due potettero anche accoppiarsi secondo le leggi di na-
tura»®’.

Una seconda versione é stata pubblicata in occasione della juta del
2007 dall’associazione attivista 1-Ken sul proprio sito internet:

«E una triste e gelida storia di persecuzione avvenuta durante i
tempi bui del medioevo e della controriforma, che appunto preten-
deva di rinnovare il potere della Chiesa sulla vita degli uomini (...)
Tra queste vittime ci erano capitati, poverini, due femminielli della
zona di Montevergine, che furono torturati e processati, picchiati e
umiliati, fino a quando non sentenziarono di lasciarli legati a un pa-
lo, nudi e sanguinanti nella notte tra il primo e il due Febbraio di
tanti tanti secoli orsono. Alla morte sicura scamparono di certo e fu-
rono trovati insieme in una grotta non lontana, dove si erano rifu-
giati grazie alla mano ed alle vesti pietose di una donna, magari lo-
ro madre. Quella figura di madre pietosa fu trasfigurata dalla fanta-
sia popolana e da una voce loro amica nella mano miracolosa della
madonna medesima di Montevergine»®®,

Al di la della palese inesattezza storica, € interessante valutarne
I’autentica portata mitica. I miti di origine infatti “sono miti di trasformazione
che narrano la comparsa delle istituzioni e della societa®. Ma la loro genesi,
lungi dall’essere un fenomeno puramente spontaneo e ideale, come solo una
visione ingenuamente romantica potrebbe supporre, sempre si accompagna ad
un’esigenza concreta e urgente, quella di porre un atto fondatore archetipale
della pratica rituale rispetto ad una situazione di negazione dell’identita. In al-
tre parole il bisogno di narrarsi e narrare le proprie origini nasce dal pericolo
della scomparsa, dalla minaccia della perdita della propria presenza.

I1 “miracolo dei due giovani” presenta la pratica rituale della juta come
“ancora piu antica della costruzione del Santuario”; tale primato ¢ da intende-
re non tanto in senso cronologico quanto piuttosto assiologico: la devozione
per Mamma Schiavona € avvertita come immediata, non gerarchizzata, indi-

5 M. CECCARELLI, Mamma Schiavona, cit., p. 37.

%8 lvi, pp. 38-39.

% A. ASCIONE, Sulle tracce del sacro. Introduzione all antropologia religiosa,
PassionEducativa, Benevento 2012, p. 109.

183



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

pendente. L’enfasi in alcuni punti eccessiva, posta su questi aspetti, & I’esito
di una polarizzazione conseguente al clima di tensione instauratosi. Non ci
troviamo quindi di fronte ad un banale falso storico, dal momento che
I’intento degli autori non e affatto quello di descrivere un fatto che si presume
vero, ma fondare la devozione per Mamma Schiavona con la juta sulla fiducia
nella sua protezione.

Negli ultimi anni qualsiasi fonte di informazioni sulla juta dei femmi-
nielli riporta la memoria condivisa di tale “prodigio” nell’immaginario collet-
tivo dei partecipanti; pur avendo un’origine e un’attribuzione ben precise si
tratta ormai di un patrimonio comune che tende a valicare la contingenza sto-
rica per trasformarsi in un processo di nascita e diffusione di una narrazione
mitologica in fieri.

4. Prospettive teologiche e pastorali
4.1 La Presentazione di Gesu al Tempio e la Candelora

Se, come riscontrato in precedenza, vi & una grande incertezza circa le
origini storiche della juta dei femminielli, viepiu tale incertezza riguarda la
motivazione della data del suo svolgimento annuale. L’incendio del 1611 col
conseguente ritrovamento dei cadaveri abbigliati di genere inverso, quale che
ne sia I’interpretazione accettata, si riferisce in ogni caso al pellegrinaggio in
occasione della Pentecoste. In riferimento a cio, Roberto De Simone, propen-
dendo con una fiducia forse eccessiva per I’ipotesi dei culti pre-cristiani, col-
lega I’usanza dei festeggiamenti sfrenati di Pentecoste con gli antichi riti co-
ribantici, caratterizzati da arcaici stati di possessione:

«A Montevergine la tradizione di Pentecoste, connessa ad uno sta-
to estatico di possessione, & senz’altro di antichissima data. Purtut-
tavia, nella cristianizzazione del luogo essa venne perfino attribuita
a San Guglielmo. Infatti gli stessi scrittori di Montevergine affer-
mano che il Santo, prima di fondare il Santuario, si ritird sul Monte
Virgiliano, dove gli apparve il Salvatore “in forma di fuoco”, che
gli ingiunse di costruire il Tempio alla Madonna (...) Con tali pre-
supposti si pud comprendere perché la festa piu sentita a Montever-
gine fosse proprio la Pentecoste e perché in tale ricorrenza i fedeli
si abbandonassero all’estasi, al canto, al travestimento e alle danze,

184



MARCO CIRILLO

come sappiamo dai documenti relativi al famoso incendio del
1611»%0,

Seguendo tale interpretazione pero, resta inspiegato non solo il momen-
to storico, ma soprattutto il significato del trasferimento degli aspetti legati al
travestitismo e all’ambiguita sessuale, da una ricorrenza all’altra. Dal secolo
scorso ad oggi infatti, la “festa dei femminella” si svolge il 2 febbraio. In tale
giorno il Calendario liturgico di Montevergine non riporta alcuna celebrazio-
ne propria, seguendo pertanto il Calendario Romano generale che celebra la
festa della Presentazione di Gesu al Tempio®. Il fondamento biblico di questa
festa e costituito dal brano evangelico di Lc 2, 22-40, in cui vanno individuati
alcuni temi teologici imprescindibili per il presente discorso®.

In primo luogo vi ritroviamo I’elemento del pellegrinaggio: al capitolo
2 Luca presenta un dittico incentrato proprio sul tema dei pellegrinaggi di Ge-
su al Tempio, il primo dopo quaranta giorni dalla nascita (in occasione appun-
to della sua presentazione), il secondo all’eta di dodici anni (vv. 42-51), ma
con riferimento al suo svolgimento annuale: “I suoi genitori si recavano ogni
anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua” (v. 41).

Un secondo elemento € I’incontro: I’antico nome di Yramavty, con cui
tale festa era celebrata fin dal IV secolo in Oriente, mette in risalto I’evento
dell’incontro di Gesu con Simeone e Anna, ma soprattutto con Dio Padre, nel
cui Tempio egli entra per la prima volta, condotto dai genitori.

Il terzo elemento € il particolare rilievo che assume la figura di Maria:
come in tutto il vangelo dell’infanzia, anche qui Gesu é presentato strettamen-
te unito alla Madre; gli unici destinatari del discorso diretto di Simeone, che &
I’unico personaggio parlante, sono Dio (vv. 29-32) e appunto, Maria (vv. 34-
35). Inoltre ritroviamo di capitale importanza la presenza dello Spirito, citato
tre volte in altrettanti versetti consecutivi, il quale innesca il dinamismo della
sezione di Simeone; lo Spirito Santo € su di lui (v. 25), gli preannuncia
I’incontro col Salvatore (v. 26) e lo muove a recarsi al Tempio (v. 27).

La tradizione della Chiesa ha recuperato tutti questi elementi rielabo-
randoli in un linguaggio fatto di simboli e riti, il quale, seppure con registri

%  R.DE SIMONE, Il segno di Virgilio, cit., p. 92.

61 “Fissata dall’imperatore Giustiniano al 2 febbraio solo nel 542, ma gia celebrata verso la
meta del secolo IV, a Gerusalemme, quaranta giorni dopo I’epifania, con una processione
all’ Anastasis” (V. BO, Feste, riti, magia e azione pastorale, Dehoniane, Bologna 1984, p.
92.).
62 Per un riferimento esegetico cfr. A. POPPI, Sinossi dei quattro Vangeli, Edizioni

Messaggero, Padova 1988, vol. II: Introduzioni e commento, pp. 268-269.

185



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

diversi, € comune alla pieta popolare e alla liturgia. L ’elemento del viaggio al
Tempio che é situato sul monte santo, ritorna nel gesto rituale del pellegri-
naggio alla montagna; ma lo stesso dinamismo viene recuperato anche dalla
liturgia nel segno della processione solenne che precede la celebrazione euca-
ristica.

Il nome popolare della “Candelora” mette in risalto il segno della luce
che caratterizza questa festa. Come la liturgia indica nell’introduzione al rito
della benedizione delle candele®®, la Presentazione-Candelora chiude il ciclo
delle festivita legate all’infanzia di Gesu, e dunque, costituisce una propaggi-
ne del Natale, tempo liturgico in cui predomina appunto il tema della luce.

Questo simbolo ancestrale della religiosita «gioca un ruolo di primo
piano nelle ierofanie, a causa della funzione del sole e della luna
nell’immaginario arcaico della volta celeste (...) La luce ¢ espressione di for-
za creatrice del cielo e la sua scomparsa genera terrore»®,

Per questo motivo, dopo il solstizio d’inverno, in ogni epoca si é cele-
brata con gioia la crescita progressiva della luce, e con essa la rinascita della
vita, fino all’esplosione della primavera, che nella tradizione giudaico-
cristiana & associata alla Pasqua®®. La Candelora si caratterizza per questa
connotazione ambivalente: si colloca a completamento delle feste del ciclo
natalizio, e insieme apre quella parte del Tempo Ordinario che precede
I’inizio della Quaresima, e che tradizionalmente prende il nome di Carnevale.

Come gli antichi Lupercalia di impronta licenziosa, che si svolgevano a
Roma nello stesso periodo dell’anno, anche i festeggiamenti del Carnevale
sono tradizionalmente caratterizzati da pasti abbondanti (prima del rigore
quaresimale), dai balli sfrenati e dalla pratica del travestimento-
mascheramento. Nell’V1I1 secolo Beda il VVenerabile riconosce esplicitamente
la derivazione della festa della Presentazione dagli antichi culti Lupercali, di-
stinguendoli pero nettamente dal punto di vista teologico:

63 «“Sono trascorsi quaranta giorni dalla gioiosa celebrazione del Natale del Signore. Oggi
ricorre il giorno nel quale Gesu fu presentato al tempio da Maria e Giuseppe” (Messale
Romano, riformato a norma dei Decreti del Concilio Ecumenico Vaticano Il, promulgato da
papa Paolo VI e riformato da papa Giovanni Paolo II, LEV, Citta del Vaticano 20203, p.
527).

8 A. ASCIONE, Sulle tracce del sacro, cit., p. 95; A. ASCIONE A.-D. SESSA, In ascolto del
sacro, cit., p. 77.

8 «Quantunque il vangelo di Luca (2, 32) sembri aver direttamente ispirato la processione con
luci, non si pu0 scartare I’ipotesi d’una eventuale influenza di una celebrazione pagana, tanto
piu che in oriente al 1 febbraio si svolgeva tra i pagani una processione con luci e fiaccole per
accogliere il ritorno della divinita dall’oltretomba” (V. BO, Feste, riti, magia e azione
pastorale, cit., p. 92).

186



MARCO CIRILLO

“Ma questa consuetudine di lustrarsi € stata ben modificata dalla re-
ligione cristiana, poiché nello stesso mese, il giorno di Santa Maria,
tutta la gente, insieme ai sacerdoti e ai ministri, procede per le chie-
se e per i luoghi appropriati della citta, intonando inni con voci me-
lodiose, e portando nelle mani candele accese, donate dal pontefi-
ce”es,

Nel presentare tale ricorrenza come “giorno di Santa Maria”, Beda atte-
sta I’impronta marcatamente mariana assunta da questa festa gia nell’VIII se-
colo, e proseguita nei secoli tanto nella prassi liturgica quanto nella predica-
zione e nella pieta popolare come “purificazione della beata Vergine Maria”.

Tale festivita racchiude dunque una molteplicita di significati, espressi
dai diversi nomi con cui & conosciuta e celebrata: Yzoravty, Presentazione di
Gesu al Tempio, Candelora, Purificazione di Maria.

Da quanto detto finora dovrebbe risultare evidente il collegamento tra
la celebrazione del 2 febbraio e la juta dei femminielli.

La juta ‘0 muntagnone, la devozione mariana alla Mamma Schiavona,
I’azione dello Spirito che muove alla lode nella danza e nel canto, I’ambiguita
del Carnevale tra la gioia natalizia e la penitenza quaresimale: tutti questi
aspetti possono costituire i presupposti per una nuova pedagogia pastorale,
che metta in risalto I’elemento forse piu importante tra quelli sopra elencati:
la juta della Candelora come Yzazavt, incontro di Gesu, il Salvatore, con
coloro che Egli & venuto a salvare; non dalla ma nella loro condizione esi-
stenziale e affettiva, non nonostante, ma in essa.

4.2 La juta: occasione per una pedagogia della fede

Il popolo della juta, come gia osservato, € oggi costituito perlopiu da
persone omosessuali e transessuali, le quali, anche attraverso una propria nar-
razione mitologica in fieri, si percepiscono (al di la delle rivendicazioni socia-
li e politiche) come membri di un’autentica comunita credente e celebrante.
Pertanto questo rito assolve a una funzione assolutamente distinta da quella
della ritualita popolare del femminiello. Infatti, tradizionalmente la figliata e il
matrimonio, cosi come la partecipazione al Rosario e alla tombola insieme al-
le donne, avevano la forma dell’integrazione; puntavano cioé a neutralizzare
la diversita conformandola agli stereotipi del senso comune. La juta é invece

% BEDA IL VENERABILE, De temporum ratione, cap. X1l De mensibus Romanorum, in PL
vol. 90, col. 351 (la traduzione € nostra).

187



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

un rito che esprime la diversita esaltandola, e rivendica non integrazione né
accettazione, ma riconoscimento e inclusione®’.

Dal punto di vista pedagogico e pastorale questo appello costituisce una
sfida: & sufficiente adottare un atteggiamento improntato sulla tolleranza
(quando cio accade) e sull’accettazione, come di un qualcosa di estraneo che
dall’esterno vada eventualmente accolto nel seno della Chiesa? O non sarebbe
piuttosto da prendere atto del fatto che questa porzione del popolo di Dio, in
virtu del Battesimo e della professione di fede, € gia essa stessa Chiesa?

In occasione della juta del febbraio 2025, I’abate di Montevergine ha
messo in pratica le indicazioni di Fiducia supplicans, la Dichiarazione del Di-
castero per la Dottrina della Fede sul senso pastorale delle benedizioni (2023).
Durante I’omaggio della paranza dei femminielli, infatti, padre Riccardo Luca
Guariglia ha accolto nella foresteria del Santuario una delegazione composta
da alcuni sindaci dell’Irpinia, Vladimir Luxuria, la drag queen Priscilla, il
presidente dell’Associazione di Promozione Sociale “Per Grazia Ricevuta”
Massimo Saveriano e, in rappresentanza dell’Associazione di Promozione
Sociale “i-Ken”, Carlo Cremona e Marco Taglialatela, rispettivamente presi-
dente e tesoriere della Onlus. A questi ultimi, uniti civilmente dal 2016, dopo
che si erano presentati appunto come coppia I’abate ha imposto la mano sul
capo e tracciato il segno di croce sulla fronte; gesto poi ripetuto anche sul pre-
sidente di “Per Grazia Ricevuta” Saveriano.

Questo atto di riconoscimento e accoglienza risponde ad un appello del-
lo stesso papa Francesco, che nel corso dell’udienza privata concessa nel
2020 all’abate Guariglia, aveva mostrato grande interesse e zelo di pastore per
il rito della juta. Pochi giorni dopo la morte del Pontefice, in un’intervista per

6 1l filosofo tedesco Jirgen Habermas (Dusserdolf, 1929) definisce la specificita
dell’inclusione rispetto all’integrazione come «l’eguale rispetto per chiunque non concerne
chi é simile a noi, bensi la persona dell’altro (degli altri) nella sua specifica diversita. E la
responsabilita solidale per un altro visto come uno di noi si riferisce in realta al “noi” flessibile
di una comunita che - riluttante verso ogni forma di sostanzialita - estende sempre “pit in 14” i
suoi porosi confini. Questa comunita morale pud fondarsi soltanto sull’idea negativa di
eliminare discriminazione o sofferenza e di includere gli emarginati (ogni emarginato)
nell’ambito del reciproco rispetto. Questa comunita - concepita in termini costruttivi — non
rappresenta affatto un collettivo in cui appartenenti in uniforme debbano esaltare quanto € loro
specificamente proprio. Inclusione qui non significa accaparramento assimilatorio né chiusura
contro il diverso. Inclusione dell’altro significa piuttosto che i confini della comunita sono
aperti a tutti: anche - e soprattutto - a coloro che sono reciprocamente estranei [= diversi] e che
tali vogliono rimanere» (J. HABERMAS, L’inclusione dell ‘altro. Studi di teoria politica, tr.
it., Feltrinelli, Milano 2002, pp. 9-10).

188



MARCO CIRILLO

Il Mattino, I’abate ha ricordato gli incontri avuti col Santo Padre, e tra I’altro
ha raccontato:

«Mi chiese del culto del 2 febbraio. Ne aveva sentito parlare: il pel-
legrinaggio dei “femminielli”, la devozione, 1’accoglienza, i canti
popolari. Era davvero affascinato. E mi invoglid a non disperdere
questo patrimonio, ad aprire sempre le porte del Santuario, ad acco-
gliere tutti sotto la protezione di Mamma Schiavona: “Non far mai
mancare I’accoglienza: Maria ¢ la mamma di tutti”»%8,

La particolare devozione della Candelora a Montevergine € dunque un
“patrimonio” da custodire, e questo impegno € tanto piu urgente in quanto
non riguarda solo una forma di religiosita popolare, ma I’esperienza di fede di
una porzione del popolo di Dio con una propria identita peculiare. 1l semplice
gesto della benedizione, per di pit nel contesto dell’Anno Santo®®, sembra
inaugurare un nuovo atteggiamento, che superi definitivamente non solo lo
scontro aperto, ma anche il clima da “guerra fredda” perdurato fino a pochi
anni fa. | fedeli di Mamma Schiavona, da sempre peregrinantes in spem, ri-
pongono in Maria la loro speranza filiale; questo fondamento, che € e resta
teologico, costituisce il presupposto per poter rivalutare la juta come occasio-
ne di evangelizzazione.

Non si tratta di “addomesticarla” come in passato si cercava di fare, in-
vano e a torto: essa va rispettata nella sua spontaneita selvaggia, fatta di canti,
balli, risate, pianti, e va conosciuta a fondo nella sua narrazione mitologica,
che intrecciando la dea Cibele e San Vitaliano, le sette Madonne sorelle e
Virgilio, la leggenda e la storia, conferisce al rito la creativita di una tradizio-
ne vivente. Tuttavia, bisogna anche adoperarsi affinché essa non venga svuo-
tata del suo significato piu profondo. Il pericolo, neanche tanto remoto, é che
venga ridotta alla sola dimensione folkloristica, cadendo preda della turistifi-
cazione, o a quella politica, finendo in pasto alle vetrine mediatiche e alle
passerelle partitiche. La componente culturale e quella sociale, che pure sono
importanti e vanno anzi coltivate e incentivate, non devono diventare esclusi-
Ve, in quanto risulterebbero ulteriori e peggiori forme di addomesticamento.

%8 R. CANNAVALE, Bergoglio e il culto mariano «Aprite sempre le porte», in “Il
Mattino”, 23/04/2025.

8 Nell’ambito degli eventi per il Giubileo 2025 a Roma, ¢ stato fissato per i giorni 5 e 6
settembre nel calendario ufficiale il pellegrinaggio delle Associazioni Gay-Lesbo-Trans-
Queer.

189



La juta dei femminielli alla Mamma Schiavona

Cio che deve emergere con sempre maggiore evidenza € invece il carat-
tere di evento ecclesiale, con la sua specifica spiritualita; e in particolare la
centralita dell’evento cristologico, come raccomanda il Direttorio proprio a
proposito della festa della Candelora:

«E tuttavia necessario che sia pienamente rispondente al genuino
senso della festa. Non sarebbe giusto che la pieta popolare, cele-
brando la Presentazione del Signore, ne trascurasse il precipuo og-
getto cristologico, per soffermarsi quasi esclusivamente sugli aspet-
ti mariologici; il fatto che essa debba “essere considerata [...] come
memoria congiunta del Figlio ¢ della Madre” non favorisce una si-
mile possibile inversione di prospettiva; la candela, conservata nelle
case, deve essere per 1 fedeli un segno di Cristo “luce del mondo”, e
quindi motivo per una espressione di fede»©.

E necessario infine riscoprire I’eloquenza dei segni, la cui funzione co-
stitutiva € quella di rimandare ad altro, poiché tutta la narrazione mitologica
legata a Montevergine ha una funzione semiotica nell’indicare Mamma
Schiavona come archetipo: ella & ambigua nella leggenda, perché brutta ma
anche bella, ed é bella proprio in quanto diversa. Il gesto originario della fuga
sul monte (della Vergine, e dei due giovani miracolati) € perpetuato da una
comunita che si riconosce nella condizione dell’emarginazione, ma che, come
Maria, porta con sé Gesu. Pertanto la cura pastorale verso questi fedeli non
potra non tenere conto di questa presenza di Cristo gia attiva e operante nelle
loro vite e nelle loro relazioni. La pedagogia della fede richiede che la Chiesa
intera si faccia guidare dall’unico Maestro, e che tutti i membri del popolo di
Dio, nei rispettivi ministeri e carismi, si pongano costantemente in un atteg-
giamento di uscita, e di accompagnamento reciproco.

5. Conclusioni

Il sentiero tracciato in queste pagine si & snodato lungo i capitoli di una
storia le cui radici sfumano nella leggenda e nel mito. Tuttavia cio che preme
in particolare, € una valutazione della portata teologica del rito esaminato, che
provoca la teologia stessa ad una considerazione della propria capacita di in-
segnare la fede. Essa non solo deve calarsi nel vissuto, per non ridursi a vuoto
accademismo; ma la sua attivita speculativa deve gia ab origine partire dal

CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO E LA DISCIPLINA DEI
SACRAMENTI, Direttorio su pieta popolare e liturgia, cit., art. 123.

190



MARCO CIRILLO

basso. La concezione secondo la quale la verita consisterebbe nella ricezione
intellettuale di un modello ideale, esistente in un piano iperuranio della realta,
e sul cui modello il mondo sensibile dovrebbe conformarsi per esserne imita-
zione (peraltro sempre imperfetta) & platonica e non cristiana.

Una teologia impostata in senso apologetico puo solo tentare deduttiva-
mente di calare dall’alto una dottrina da imporre alle esistenze concrete degli
uomini e delle donne, come se la Parola di Dio fosse un monologo nel vuoto,
e qualcuno dovesse poi farsi carico di rendere concreto questo soliloquio. Ma
la Parola di Dio e da sempre concreta e dialogica: essa non parla se non alle
donne e agli uomini di ogni tempo. Dunque la fides ex auditu prevede che la
Rivelazione vada colta dal basso in via induttiva, come rapporto personale e
comunitario col Dio vivente rivelato da Gesu Cristo attraverso la sua incarna-
zione, la sua prossimita agli uomini, e il dono di sé nel Mistero pasquale. E lo
stesso processo che porta alla redazione dei testi biblici a suggerire tale meto-
do: essi non sono esposizioni sistematiche di una dottrina astratta bensi, nella
loro unitarieta, la narrazione della storia della salvezza a partire dal vissuto,
ossia dall’esperienza dell’azione liberatrice di Dio, nella prima alleanza e in
quella nuova realizzata dal Padre, per mezzo del Figlio, nello Spirito.

L’approfondimento di un rito “popolare” come la juta, vuole contribui-
re a maturare la consapevolezza di quanto la comunita ecclesiale sia il conte-
sto in cui realizzare I’unita nella diversita. A differenza della fraternité illu-
minista borghese, fondata sulla liberta formale e sull’uguaglianza di fronte al-
la legge, la fratellanza dei figli di Dio é fondata sulla pari dignita filiale agli
occhi dell’unico Padre. Una Chiesa materna non e una Chiesa che tollera, che
accetta, che integra: rapportati all’atteggiamento di una madre verso i suoi fi-
gli questi verbi risulterebbero aberranti.

Un amore materno e inclusivo perché ama, accoglie, abbraccia ciascun
figlio nella sua specifica individualita e diversita rispetto agli altri figli. A
fronte di generalizzazioni disumanizzanti (la Famiglia, I’'Uomo, la Donna, la
Natura) una madre ama quel figlio, non il Figlio, il suo prototipo idealizzato
inesistente. A Montevergine risuona ancora ogni anno, nel giorno della Can-
delora, I’eco della preghiera del capo-paranza Marcello a Mamma Schiavona,
preghiera che e insieme invocazione, ringraziamento e professione di fede:
“Masculilli e femmenelle, annanze all’uocchie tuoie simmo tutt ‘e figl® bell’!”

191



192



RECENSIONI

Autore: Ernesto Russo

Titolo: Corrispondenza Galante-
Mallardo. Contributo alla Storia
della Chiesa Napoletana

Casa editrice: Editrice Domeni-
cana ltaliana

Luogo e data: Napoli 2025
Riferimenti: pp. 479

1 ponderoso contributo di Er-
nesto Russo fa luce su due perso-
naggi che tanto hanno segnato la
cultura napoletana in termini sto-
rico-archeologici.

In  continuita con Alessio
Simmaco  Mazzocchi  (1684-
1771), Gennaro Aspreno Galante
e Domenico Mallardo fondano
guella che puo essere definita la
tradizione  storico-archeologica
napoletana. Essa seppe porsi con
autorevolezza nel solco del dibat-
tito europeo e valorizzo e fece co-
noscere 1’ingente patrimonio della
Neapolis christiana in termini non
solo storico-artistici, ma anche va-
loriali.

Entrambi furono accomunati
dalla passione per la ricerca e dal
sacerdozio; entrambi furono do-
centi di latino e greco, nonché di
Storia Ecclesiastica ed Archeolo-
gia cristiana presso il prestigioso
Liceo Arcivescovile di Napoli
(oggi Facolta Teologica); entram-
bi furono canonici della Cattedra-
le.

Gennaro Aspreno Galante
(1842-1923), si dedico agli studi
di antichistica, letteratura greca e
latina ed ebbe tra i suoi maestri il
canonico Giovanni Scherillo ¢
I’archeologo Giovan-

193

ni Battista de Rossi. Molto stimato
dall’ Arcivescovo di Napoli Card.
Sisto Riario Sforza, ¢ ricordato
anche per la sua opera forse piu
nota, cioé la Guida sacra della
citta di Napoli (Napoli, 1872). Va
anche detto che si dedico in modo
particolare allo studio delle cata-
combe napoletane (in primis quel-
la di San Gennaro), sostenendo
che fossero sepolcreti cristiani e
non semplici cave o vie sotterra-
nee.

Domenico Mallardo (1887-
1958) si dedico in particolare alla
storia della Chiesa antica nella
Campania, alla topografia e alle
evidenze archeologiche paleocri-
stiane, con un forte interesse verso
le iscrizioni, i calendari liturgici
antichi e i contesti cimiteriali. Una
delle sue opere piu citate & la
pubblicazione  sul  Calenda-
rio marmoreo di Napoli (edizione
1947), in cui analizzd questo ma-
nufatto inciso in lastre marmoree
datato alla meta del IX secolo. At-
traverso lo studio del Calendario
marmoreo, Mallardo ha contribui-
to ad una migliore comprensione
della liturgia, del culto dei santi e
dell’organizzazione ecclesiastica
nella Napoli medieva-
le-tardoantica, per cui i suoi lavori
vengono tuttora citati nell’ambito
dell’archeologia cristiana in Cam-
pania come base di partenza per
gli studi successivi. Ha affrontato
anche tematiche relative alla cri-
stianizzazione, all’epigrafia e al
culto martiriale nel Mezzogiorno
d’Italia.



RECENSIONI

Galante rappresenta un ponte

fra lo studio teologi-
co-ecclesiastico e I’archeologia
cristiana emergente del

XIX secolo aNapoli. La sua
“Guida sacra” contribui a far co-
noscere il patrimonio delle chiese
partenopee con metodo storico e
descrittivo, mentre i suoi studi
sulle catacombe aprirono nuove
letture del ricchissimo sottosuolo
napoletano. Inoltre, la sua ricca
biblioteca fu donata al seminario
napoletano nel 1922, testimonian-
za del suo impegno culturale.

Mallardo visse in un’epoca in
cui l’archeologia cristiana stava
ancora definendo i propri stru-
menti e la sua indagine procedette
con una visione filologica e stori-
co-teologica combinata. In tal
modo, contribui a “dare parola”
agli strati paleocristiani napoleta-
ni, alle iscrizioni, ai monumenti
meno “luccicanti” ma pienamente
significativi per la storia della
Chiesa e di Napoli.

La persistenza delle sue cita-
zioni nei lavori moderni attesta
che le sue osservazioni restano
utili come riferimento storico.

La corrispondenza tra i due ha,
quindi, rilevanza, non solo sotto il
profilo umano, ma anche sotto
quello scientifico.

Dopo una Prefazione (pp. 7-8)
di don Andrea Di Genua, storico
della Chiesa e direttore della Bi-
blioteca della sez. S. Tommaso
della Pontificia Facolta Teologica
dell’Italia Meridionale, I’A. offre
una sapida Introduzione (pp. 8-
19), evidenziando, in particolare,
lo scenario culturale, in cui “Il

mondo cattolico bel XIX secolo
conobbe un grande risveglio cul-
turale e Napoli fu uno dei maggio-
ri centri di questa fioritura” (p. 9).
Ernesto Russo poi presenta conte-
sto e tematiche delle tantissime
lettere oggetto del volume. Segue
una parte biografica e bibliografi-
ca di entrambi i personaggi (pp.
23-45), per poi riportare la trascri-
zione della corrispondenza che
consta di 443 scritti (pp. 47- 439)
che parte da una missiva del Mal-
lardo a maestro (9 marzo 1905).

Un’Appendice (pp. 441-448)
traccia il quadro generale, distin-
guendo natura degli scritti (lettere,
cartoline postali, telegrammi, bi-
glietti da visita).

Chiude il lavoro un Indice dei
nomi (pp. 449-457), un Indice dei
luoghi (p. 465) e un Indice di San-
ti (pp. 466-470). Si tratta di utilis-
simi strumenti di lavoro che costi-
tuiscono un valore aggiunto
all’opera.

Il lavoro € certosino, rigoroso,
ampio e documentato e ci consen-
te di cogliere non solo i tratti sa-
lienti delle personalita delle due
eminenti figure, ma anche di aver
contezza dell’interscambio di sti-
moli scientifici, del reciproco in-
coraggiamento alla ricerca, pur
tenendo conto delle preoccupa-
zioni per la salute cagionevole di
entrambi, della vicendevole stima
e della reciproca ammirazione.

Ulteriore valore aggiunto é la
possibilita che ci offre I’A. di evi-
denziare i contatti con studiosi del
tempo e di delineare un soddisfa-
cente quadro della cultura tra fine
ottocento e inizio novecento, oltre



RECENSIONI

che lo stato sugli studi delle anti-
chita cristiane.

Il lavoro, peraltro, testimonia
I’importanza degli archivi “ele-
mento vivo in perenne formazione
e trasformazione” (p. 8), rimarca-
to nella pregevole prefazione, alla
luce di una bella pagina di Fou-
cault.

In conclusione, la circostanza
che “non tutto ¢ esplorato”, come
afferma Mallardo nella lettera a
Gennaro Aspreno Galante del
22/06/1911, occorre sempre rim-
boccarsi le maniche per “rintrac-
ciare memorie nelle carte o nelle
pergamene” (ivi), allargandosi a
tutte le chiese della Campania.
Uno stimolo alla crescita sostan-
ziata dalla memoria storica, un
esempio di clero dotto e proposi-
tivo che tratta la modernita alla
luce dei valori perenni, ma al
tempo stesso aperta alle sfide
dell’attualita. Un invito ai giovani
studiosi ed ai chierici, ai quali le
due figure possono essere presen-
tate come un segno della grandez-
za del clero napoletano.

Dario Sessa

Autore: Orlando Barba

Titolo: Lo jus adsociationis nella
Chiesa

Casa editrice: Editrice Domeni-
cana ltaliana

Luogo e data: Napoli 2025
Riferimenti: pp. 221

Come rileva il Card. Mimmo
Battaglia nella Prefazione (pp.7-
9), le associazioni dei fedeli “sono
uno dei modi concreti con cui il

195

Popolo di Dio si organizza per vi-
vere insieme il Vangelo, per met-
tersi in ascolto dello Spirito e ri-
spondere alla chiamata ad essere
nel mondo sale, luce e lievito” (p.
7).

L’A. premette alla trattazione
una esauriente ed illuminante In-
troduzione (pp. 11-15), per poi
aprire la trattazione nel I cap. “Le
associazioni dei fedeli. Profili ca-
nonici e civilistici” (pp. 17-77).
Orlando Barba parte nella sua
analisi dalla “naturale socialita
dell’'uomo”, con opportuni riferi-
menti al diritto di associazione,
per I’appunto lo jus adsociationis,
alla Iuce della “Dichiarazione dei
Diritti dell’Uomo” ed al dettato
costituzionale italiano vigente.
L’A. delinea in maniera precisa le
linee portanti in tal senso alla luce
dell’insegnamento del Vaticano
II, che evidenzia come “la dimen-
sione individuale non pud essere
esaustiva della radicale vocazione
cristiana” (p. 19). Per questo i Pa-
dri conciliari incoraggiarono il co-
siddetto “apostolato associato”,
che si radica nella tradizione, ma
che, nella sua formulazione cano-
nistica si & profondamente evoluto
dal codice del 1917 a quello del
1983 (pp. 23-31). E proprio per
questo I’A. offre una analitica di-
samina dei principi della normati-
va attuale, evidenziandone i pro-
gressi e le grandi possibilitd che
essa delinea.

Un’attenzione particolare ¢
dedicata ai criteri di ecclesialita,
imprescindibili affinché si realizzi
il fine dello jus adsociationis, pe-



RECENSIONI

raltro continuamente richiamato e
caldeggiato dai Pontefici.

Premessa la statuizione norma-
tiva comune a tutte le associazio-
ni, I’A. offre una disamina della
tipologia di membri, tecnicamente
definiti “soci”, per poi chiarire la
fondamentale distinzione tra asso-
ciazioni “pubbliche” e associazio-
ni “private”, distinte per ambito
territoriale e per tipologie di fini
(pp. 40-53) e concludendo con
una trattazione molto puntuale su-
gli statuti delle associazioni stesse
(pp. 53-77). A tal proposito ven-
gono esaminati struttura, governo
e amministrazione, dopo aver for-
nito una breve, ma utilissima trat-
tazione sugli adempimenti per il
riconoscimento civile.

Il Il cap. & dedicato alle con-
fraternite, gloriosamente caratte-
rizzanti la storia
dell’associazionismo, in funzione
della crescita spirituale dei soci in
termini di “culto divino” e di cari-
ta e che tanto merito hanno avuto
per la vivificazione della pieta
popolare e della vita liturgica. A
tal proposito € interessantissimo e
prezioso il § 1 “L’evoluzione sto-
ria delle confraternite” (pp. 82-
95), ampiamente documentato e,
pur nella sua sinteticita, esaustivo.

Successivamente 1’A. appro-
fondisce la natura giuridica delle
confraternite, partendo dal codice
piano-benedettino del 1917 per
giungere a quello vigente ed indi-
viduando tra i fini peculiari
I’incremento del culto pubblico.

Corollario della trattazione
sulla natura giuridica delle confra-
ternite € il richiamo al rapporto

con I’Autorita Ecclesiastica (pp.
104-106), cui segue una puntuale
disamina della disciplina interna
(pp. 106-140), del governo e delle
figure centrali, quali i moderatori
e gli officiali. L’A., inoltre forni-
sce ampie notizie sul commissa-
riamento,  sull’amministrazione
dei beni, sul profilo tributario sia
civile ed  ecclesiastico e
sull’amministrazione sia ordinaria
che straordinaria.

Particolare rilievo ha la tratta-
zione sull’erezione delle confra-
ternite (pp. 140-147), con riferi-
menti agli statuti, agli organi di
amministrazione e al governo.

Nel Cap. Il la trattazione si at-
testa su “Le confraternite: profili
civilistici” (pp. 149-165). L’A.
nell’affrontare il tema, che ha in-
dubbio impatto nella concreta
prassi premette - e cio costituisce
sempre un valore aggiunto - una
serie di osservazioni che, partendo
dalla normativa nel nuovo stato
unitario, offrono una contestualiz-
zazione, specialmente in merito
alla frattura tra Stato e Chiesa
successiva agli eventi del 1870,
per giungere al nuovo regime giu-
ridico successivo ai Patti Latera-
nensi. La situazione attuale ¢ trat-
tata nel 88 3 e 4 (pp.161-165), con
numerosi riferimenti alla tutela
dei luoghi sacri delle confraterni-
te, che ha notevole rilevanza,
avendo queste edificato nel corso
del tempo una serie di templi,
cappelle, cimiteri, coinvolgendo,
cosi, profili pubblicistici.

Nelle Conclusioni (pp. 167-
173) si sottolinea come “Ogni
studio canonico non pud prescin-



RECENSIONI

dere dall’insegnamento del Conci-
lio Vaticano Il, poiché esso forni-
sce la chiave ermeneutica delle
norme contenute nel CJC” (p.
167).

L’opera ha il pregio di essere
impeccabile dal punto di vista
tecnico-giuridico, ma, al tempo
stesso di focalizzare 1’attenzione
sui principi di fondo che sostan-
ziano la materia. Il “diritto di as-
sociazione” viene radicato nella
dignita umana e nel Battesimo e la
dialettica tra liberta e vincoli giu-
ridici viene sviluppata con equili-
brio ed armonia.

Un’utile Appendice I con mo-
delli esemplificativi dell’atto co-
stitutivo e degli statuti e un’ampia
ed aggiornata bibliografia chiudo-
no il pregevole lavoro.

Dario Sessa

Autore: Mauro Sessa

Titolo: Le dipendenze affettive.
Psicologia, neuroscienze e teoria
dell’attaccamento

Casa editrice: Editrice Domeni-
cana Italiana

Luogo e data: Napoli 2025
Riferimenti: pp. 127

Ta dipendenza affettiva & un
fenomeno estremamente comples-
so, che “tocca la nostra psiche e
influenza profondamente le nostre
relazioni interpersonali”. Questo
libro presenta il lavoro di ricerca
condotto dallo psicologo dott.
Mauro Sessa su tale fenomeno. Lo
scopo di questa ricerca & quello di
“esplorare la dipendenza affettiva,
svelando le radici psicologiche, le

197

manifestazioni concrete e prospet-
tando vie per affrontarla e supe-
rarla”, attraverso “un’analisi inte-
grata che combina psicologia,
neuroscienze e teorie
dell’attaccamento” (p. 7).

Il primo capitolo offre una
comprensione preliminare del no-
do concettuale, che si designa con
il termine “dipendenza affettiva”,
un quadro relativo all’eziologia
del fenomeno, alle sue manifesta-
zioni e ai rischi che possono in-
fluenzare negativamente la salute
psico-fisica del soggetto.

Nello specifico, il primo capi-
tolo del libro & introdotto
dall’analisi del concetto di “di-
pendenza affettiva”, definita come
“un modello comportamentale ca-
ratterizzato da un legame istaurato
in maniera emotivamente patolo-
gica da parte di un soggetto verso
un’altra persona” (p. 11).

L’A., dopo aver inquadrato
concettualmente la dipendenza af-
fettiva, illustra le manifestazioni
concrete che presenta sulla perso-
na tale fenomeno: basso livello di
autostima e mancanza di fiducia
in se stessi; abitudine a relazioni
tossiche o dannose; isolamento
sociale; disturbi dell’umore; diffi-
colta nel prendere decisioni (pp.
12-14).

La ricerca dell’A. procede con
un’attenta analisi eziologica del
fenomeno, che trova il suo incipit
nella distinzione tra le due forme
di dipendenza affettiva: “dipen-
denza da attrazione” e “dipenden-
za da attaccamento”. Come rileva
I’A., dipendenza da attrazione e



RECENSIONI

dipendenza da attaccamento sono
due concetti che “presentano sfu-
mature distinte e che contribui-
scono a delineare meglio la com-
prensione della dipendenza emo-
tiva nelle relazioni interpersona-
1li”. Dopo aver messo in luce il
ruolo che hanno i fattori culturali
e sociali nella formazione della
dipendenza affettiva, I’A. opera
un rinvio interessante quanto utile
alla tassonomia proposta da
Peabody, uno dei teorici che ha
cercato di descrivere le diverse
forme di dipendenza relazionale o
affettiva (pp. 15-18).

Gli ultimi due paragrafi del
primo capitolo hanno come ogget-
to d’indagine la diagnosi differen-
ziale e il legame tra trauma infan-
tile e disregolazione emotiva.
Come si legge in queste pagine:
“nel contesto della diagnosi diffe-
renziale delle dipendenze affettive
€ necessario analizzare le diverse
condizioni psicologiche che pos-
sono presentare sintomi sovrap-
ponibili o simili, ma che richiedo-
no una valutazione accurata per
una diagnosi appropriata” nonché
per una personalizzazione
dell’intervento terapeutico stret-
tamente legata alle specifiche esi-
genze del paziente (pp. 19-23).

L’ultimo paragrafo, che svi-
luppa il tema del legame tra trau-
ma infantile e disregolazione
emotiva, presenta degli interes-
santi spunti che mostrano come
“eventi traumatici precoci possa-
no influenzare in modo significa-
tivo lo sviluppo emotivo e rela-
zionale del soggetto, portando a
forme di dissociazione e disrego-

lazione emotiva, che sono quelli
che poi caratterizzano spesso la
dipendenza affettiva” (p. 24). In
tale prospettiva 1’A. procede
all’esame dei concetti di dissocia-
zione e disregolazione emotiva,
soffermandosi  sulla cosiddetta
“mentalizzazione”, processo di
rappresentazione mentale “attra-
verso il quale arriviamo a conce-
pire noi stessi e gli altri come
aventi degli stati mentali” (pp. 25-
27).

“L’arte di amare” ¢ il titolo del
secondo capitolo, con il quale I’A.
esplicitamente rimanda all’opera
di Erich Fromm, analizzando il
prezioso contributo che lo psico-
logo tedesco offre nella prospetti-
va di una fondazione scientifica
del fenomeno delle dipendenze af-
fettive.

L’A. analizza un concetto
chiave del celebre contributo
“L’arte di amare” di Fromm, rac-
chiuso nella seguente citazione:
“il primo passo & di convincersi
che I’amore € un’arte cosi come la
vita € un’arte: se vogliamo sapere
come amare dobbiamo procedere
allo stesso modo come se voles-
simo imparare qualsiasi altra arte,
come la musica, la pittura, oppure
I’ingegneria e la medicina”. Que-
sta citazione - come rileva I’A. -,
suggerisce la concreta possibilita
“di sviluppare e migliorare la ca-
pacita di amare e vivere in modo
significativo attraverso 1’auto-

riflessione, la pratica e
I’apprendimento  continuo”  (p.
31).

La narrazione procede con
un’analisi sull’amore, sentimento



RECENSIONI

che “pud essere considerato un
fondamento essenziale per la salu-
te mentale e il benessere emotivo
degli individui”, ma che, se mala-
to o distorto, come la dipendenza
affettiva e 1’egoismo narcisistico,
comporta notevoli rischi. E pro-
prio sulle criticita di questa forma
malata di amore, detta “simbioti-
co”, che I’A. si sofferma, muo-
vendo un confronto con 1’amore
“maturo”, inteso come “I’unione a
condizione di preservare la pro-
pria integrita, la propria indivi-
dualita”.

Di rilevante interesse &
I’attenzione che Mauro Sessa ri-
pone sulla differenza tra “affetti
attivi” e “affetti passivi”, con un
rinvio di curvatura filosofica e -
osservazione questa molto inte-
ressante - rileva come tale distin-
zione fosse gia presente nell’Etica
more geometrico demonstrata di
Spinoza (pp. 32-33).

Il secondo capitolo del libro,
specialmente nel secondo paragra-
fo, presenta la riflessione di
Fromm sulle diverse forme
d’amore e sulla dipendenza affet-
tiva nella quale tali forme possono
sfociare, influenzando negativa-
mente le relazioni, per poi deli-
neare il cammino di guarigione
che il paziente pud intraprendere a
partire dall’imprescindibile rico-
noscimento della presenza di una
dipendenza affettiva nella sua vita
(pp. 33-39).

Il capitolo si conclude con
un’analisi psicologica dei “con-
cetti-strumenti” di  “disciplina,
concentrazione e  pazienza”

199

nell’ambito delle relazioni. In
queste pagine si parla non solo di
concetti, ma anche di strumenti, in
quanto, come sostiene lo stesso
Fromm, si tratta di “elementi es-
senziali per cogliere la natura e la
positiva fattibilita delle dinamiche
relazionali ed offrono elementi
utili per comprendere ragioni e
processi della dipendenza affetti-
va”. Va fatta menzione, inoltre, di
quella che I’A. definisce una
esplorazione da lui portata avanti
sui concetti di fede e coraggio, pi-
lastri sui quali si fonda I’arte di
amare, e sulla loro positiva inci-
denza nelle relazioni (pp. 40-44).

Nel terzo capitolo del volume
I’A. affronta il tema della com-
plessita dell’esperienza emotiva,
attraverso gli studi portati avanti
dalla ricerca nel campo della neu-
ropsicologia sulle emozioni. Que-
ste pagine rilevano come la di-
pendenza affettiva “spesso si ma-
nifesta attraverso una prevalenza
di emozioni negative, come
I’ansia, la paura dell’abbandono e
la tristezza”. In tale prospettiva,
I’A., sviluppando il pensiero dello
psicologo statunitense P. Ekman,
giunge a sostenere che negli indi-
vidui affetti da dipendenza affetti-
va, ’emisfero destro cerebrale,
principale responsabile
dell’elaborazione delle emozioni
negative, pud mostrare una mag-
giore attivita (pp. 45-50).

In questo capitolo I’A. dedica
un interessante paragrafo al lin-
guaggio del volto, sostenendo che
un’analisi  approfondita  delle
espressioni  facciali pud essere



RECENSIONI

d’aiuto in quanto fornisce un qua-
dro dettagliato sulle dinamiche
neurologiche e psicologiche delle
emozioni umane (p. 51). Il model-
lo gerarchico di riconoscimento
dei volti proposto da Ellis e
Young, modello che “incorpora
anche il concetto di encoding e
decoding nel processo di elabora-
zione delle informazioni facciali”,
& oggetto di attenzione di questo
paragrafo. Come mostra I’A., i
processi di encoding e decoding
sono “fondamentali per compren-
dere come il cervello trasformi i
segnali visivi in rappresentazioni
cognitive ed emotive dei volti
umani”.

La relazione tra il modello ge-
rarchico di riconoscimento dei
volti e la dipendenza affettiva
viene, peraltro, successivamente
approfondita dall’A., il quale met-
te in luce come, nelle persone con
una propensione alla dipendenza
affettiva, i processi cognitivi ed
emotivi influenzino la loro perce-
zione e interpretazione delle
espressioni facciali altrui (pp. 53-
55).

Il capitolo ¢& arricchito dall’A.
da uno studio che si propone di
esplorare le emozioni durante la
fase dello sviluppo. Cruciali sono
i primi tre anni di vita, dall’analisi
dei quali si coglie I’importanza
delle prime esperienze affettive e
relazionali nel plasmare lo svilup-
po emotivo e relazionale
dell’individuo. L’A. mostra come
“una carenza di esperienze affetti-
ve positive durante questa fase
critica dello sviluppo possa au-
mentare il rischio di dipendenza

affettiva in eta adulta, poiché
I’individuo potrebbe avere diffi-
colta a stabilire e mantenere rela-
zioni interpersonali sane e soddi-
sfacenti” (p. 59).

Il quarto capitolo contiene
un’approfondita ricerca sulla teo-
ria dell’attaccamento. Dopo aver
inquadrato I’attaccamento da un
punto di vista etimologico ed epi-
stemologico, I’A. porta avanti uno
studio sui comportamenti di attac-
camento, attraverso rinvii a voci
autorevoli come quelle di Weiss
che, in concreto, definisce il fe-
nomeno alla luce di caratteristiche
fondamentali: ricerca di vicinanza
in una figura preferita, effetto ba-
se sicura, protesta per la separa-
zione (pp. 67-70). La ricerca si
concentra poi sui principali stili,
cardini della teoria
dell’attaccamento: sicuro, sicuro
evitante, insicuro-ambivalente e
disorganizzato.

Piu in particolare, il terzo pa-
ragrafo  del capitolo  pone
I’attenzione su un elemento chia-
ve della teoria dell’attaccamento,
ovvero I’idea che le esperienze
precoci con le figure di attacca-
mento (caregiver) influenzino lo
sviluppo di modelli operativi in-
terni, che sono rappresentazioni
mentali di se stessi e degli altri.
Interessanti in queste pagine sono
le considerazioni attorno alla figu-
ra del caregiver, gli spunti di ri-
flessione sull’attaccamento in eta
adulta, le linee operative da segui-
re al fine di supportare “relazioni
nutrienti” e il quadro sulle fasi
dell’ontogenesi del sistema di at-
taccamento, supportato dall’A. at-



RECENSIONI

traverso le ricerche che sono state
portate avanti da J. Bowlby, J.
Holmes e J. Byng-Hall (pp. 72-
77).

Il tema dell’attaccamento nella
vita adulta ovvero nelle relazioni
adulte e oggetto di indagine del
paragrafo successivo. L’A. svi-
luppa il tema sulla base degli studi
di J. Bowlby, il quale “ha dedicato
la sua carriera a esplorare come le
prime esperienze con i caregiver
influenzino lo sviluppo emotivo e
relazionale lungo tutto I’arco della
vita” (p. 77).

L’ultimo paragrafo di questo
capitolo sottolinea 1’importanza
del concetto di transgenerazionali-
ta nell’attaccamento, intendendo
con questa la trasmissione degli
stili di attaccamento da una gene-
razione all’altra. Della transgene-
razionalita I’A. porta avanti uno
studio con il quale mostra le linee
operative da adottare sia per inter-
rompere cicli di attaccamento in-
sicuri, potenzialmente sfocianti
nella dipendenza affettiva, sia per
promuovere attaccamenti piu si-
curi nelle generazioni future (pp.
79-82).

L’ultimo capitolo del libro
propone un’analisi ampia sul be-
nessere psicologico e le dinami-
che emotive.

Nel primo paragrafo I’A. ana-
lizza [D’influenza dell’ambiente
sullo sviluppo emotivo e psicolo-
gico infantile. In tale prospettiva
egli si riconduce all’intuizione di
Bowlby, in virtu della quale “i di-
sturbi nei bambini sono originati o
da traumi o da esperienze di svi-

201

luppo disadattativo con un ruolo
genitoriale inadeguato” (p. 83).

Un concetto interessante che
emerge da queste pagine é quello
della “vita fantastica” del bambi-
no, quale “mondo immaginativo e
simbolico in cui é possibile elabo-
rare esperienze ed emozioni diffi-
cili” e il ruolo cruciale che questo
fattore ha nel vivere le emozioni.
Centrali in queste pagine sono le
emozioni e I’attenzione sul loro
mancato riconoscimento da parte
dei caregiver, causa dello svilup-
po di una serie di problemi emoti-
vi e comportamentali nel bambi-
no.

Fa seguito 1’approfondimento
dell’A. sul tema dei fallimenti
ambientali e I’interazione di que-
sti ultimi con la “vita fantastica”
del bambino (pp. 83-87).

Il capitolo ¢ arricchito da una
trattazione sul tema della depres-
sione e sui collegamenti sussisten-
ti tra modelli di attaccamento e
predisposizioni depressive.

L’A. riporta in queste pagine
le ricerche condotte dagli esperti,
che hanno dimostrato come il
concetto di “vulnerabilita geneti-
ca” si integri con la teoria
dell’attaccamento, suggerendo
che le predisposizioni biologiche
interagiscono con le esperienze di
attaccamento per determinare il
rischio di depressione (p. 88).

L’ultimo paragrafo di questo
capitolo ha come oggetto di studio
i tre pattern di personalita vulne-
rabile che, secondo Bowlby,
emergono dall’attaccamento an-
sioso: attaccamento ambivalente,



RECENSIONI

accudimento compulsivo e distac-
co.

Il paragrafo & completato dal
riferimento al concetto di “con-
trollo anaffettivo” introdotto da
Parker (pp. 91-92).

La conclusione offre una sinte-
si delle piste terapeutiche che,
nell’orizzonte di un approccio in-
tegrato e multifattoriale, possono
essere adottate per aiutare a supe-
rare la dipendenza affettiva (pp.
93-96).

Il libro di Mauro Sessa & un
viaggio all’interno del complesso
fenomeno della dipendenza affet-
tiva. Un tema profondamente at-
tuale, in un’epoca sempre piu
animata da una crisi delle relazio-
ni sane e da un modo patologico
di relazionarsi al prossimo che
spesso viene normalizzato.

Gianpaolo Langella

Autore: Jonathan Stea

Titolo: Mind the Science. Saving
Your Mental Health from the
Wellness Industry

Casa editrice: Oxford University
Press

Luogo e data: Oxford 2024
Riferimenti: pp. 264

Il tema della salute mentale ¢
attualissimo e questo contributo,
non ancora tradotto in italiano,
merita una presentazione, in quan-
to non si rivolge specificamente
agli “addetti ai lavori”, ma ¢ di
ampio respiro e ricco di indica-
zioni concrete ed utili anche per
un pubblico non specialista.

L’A., Jonathas Stea, ¢ profes-
sore presso la Calgary University,

ed & attivo come psicologo clini-
co. Scopo principale dell’opera ¢
demistificare le  innumerevoli
proposte “pseudoscientifiche” of-
ferte dal mercato del cosiddetto
“benessere psichico” (che prolife-
rano ovungue, ma specialmente
negli USA) e dalle quali occorre
difendersi. L’A., al tempo stesso,
si propone di fornire al lettore
strumenti di “alfabetizzazione”
psicologica, al fine di poter opera-
re un saggio discernimento e
comprendere portata e termini del
concetto autentico di salute men-
tale.

Il fine demistificatorio & enfa-
tizzato nel sottotitolo Saving Your
Mental Health from the Wellness
Industry (“difendere la propria sa-
lute mentale dall’industria del be-
nessere”. Si tratta di un vero invi-
to alla prudenza e ad un sano
“orientamento” nel “mercato del
benessere”, ad opinione dell’A.
aggressivo e senza scrupoli. Cio
non toglie che, nonostante tale in-
tento protettivo ed il necessaria-
mente divulgativo linguaggio uti-
lizzato, il libro non rispetti i re-
quisiti essenziali di scientificita e
rigore che, comunque, ne sostan-
ziano 1’avvincente ed interessante
narrativa.

Dopo un’Introduzione davvero
provocatoria (“The Road to Hell
Is Paved with Pseudoscience”,
cioé “La strada per I’inferno ¢ la-
stricata di pseudoscienza™), in cui
I’A. non senza ironia chiarisce
I’intento primario del lavoro, ab-
biamo la prima delle tre parti in
cui € articolata la trattazione:
“You’ve been Deceived”, cioe



RECENSIONI

“Sei stato ingannato”. Nel I cap. si
delinea 1’evoluzione e il fascino
della pseudoscienza; nel Il cap.
“Diventare alfabetizzati in scienza
e salute mentale”, I’A. esplora
I’importanza dell’alfabetizzazione
scientifica e del concetto di salute
mentale, concentrandosi sulla vera
letteratura scientifica e sulla ne-
cessita di dar credito ai veri esper-
ti, mai tralasciando il pensiero cri-
tico. Ed é qui che, facendo ricorso
a principi basilari di epistemolo-
gia, tratta della differenza tra la
vera scienza e la “pseudoscienza”,
applicando la distinzione alla psi-
cologia. Interessanti le notazioni
sui motivi per cui la pseudoscien-
za attecchisce anche in ambienti
evoluti: essa si evolve e fa leva
sulle fragilita, che rendono sensi-
bile "'uomo alle scorciatoie che
promettono risultati miracolosi
con impegno minimo. L’A. ap-
pronta in tal senso una sorta di
metodo accelerato per riuscire a
cogliere I’inanita di tali proposte,
che rendono fraudolento il merca-
to del benessere, sostanziato da
quelli che I’A. non esita a definire
“con game”, cio¢ “imbrogli”.

La II parte “The Signs to Look
For”, cioé¢ “I segnali cui prestare
attenzione”, comprende un |l
cap. “Corso intensivo di psicopa-
tologia”, di indubbio interesse; un
IV cap. che descrive I’industria
del benessere e la pseudomedicina
alternativa; un V cap. intitolato
“Canarini nella miniera di carbo-
ne”, in cui analizza i “segnali
d’allarme” con I’abbondanza di
notizie scientifiche false e si con-

203

clude con il VI “Smontare le falsi-
ta: valutazioni inaccurate e tratta-
menti fasulli”. In questa sezione
I’A. spiega analiticamente natura
e modalita attuative delle strategie
fraudolente che vengono messe in
atto e che si avvalgono di una sva-
riata serie di tattiche, ivi comprese
figure retoriche avvincenti (i co-
siddetti “tropi”), lusinghe, pro-
messe, false testimonianze di pre-
sunti beneficati dalle metodiche
propagandate, il tutto reso in un
valzer di illusorieta distanti anni
luce dalle evidenze scientifiche
che validano i veri protocolli psi-
cologici scientifici.

La III parte “Good Science”
comprende il VII cap. “Cosa si-
gnifica davvero salute mentale”,
in cui Jonathan Stea descrive cosa
significa davvero “benessere psi-
cologico” e come si valuta
I’efficacia di trattamenti supporta-
ti da evidenze scientifiche, inclusi
gli  approcci  psicoterapeutici.
L’VIII e ultimo capitolo “Ripren-
dere il controllo della mente”
chiude la trattazione. Questa parte
costituisce la pars construens del
percorso, in quanto, dopo la demi-
stificazione delle due sezioni ini-
ziali, costituenti la pars destruens,
I’A. presenta il concetto autentico
di “salute mentale”: «When my
patients ask me what mental
health means, here’s what I tell
them: Mental health doesn’t in-
volve the aim of eradicating un-
comfortable emotions and life
stressors. Rather, mental health
involves practicing healthy ways
to roll with, and grow from, life’s



RECENSIONI

punches. It involves a state of
mental functioning in which a
person can experience productivi-
ty, satisfied relationships, mea-
ning and purpose, high quality of
life and possess the ability to cope
with adversity» e ciog, «Quando i
miei pazienti mi chiedono cosa
significhi salute mentale, ecco co-
sa dico loro: la salute mentale non
consiste nel mirare a sradicare
emozioni scomode e fattori di
stress della vita. Piuttosto, la salu-
te mentale consiste nel praticare
modi sani per “andare con” (le co-
se) e crescere dai pugni che la vita
ti da. Implica uno stato di funzio-
namento mentale nel quale una
persona puo sperimentare produt-
tivita, relazioni soddisfacenti, sen-
S0 e scopo, alta qualita di vita e
possedere la capacita di far fronte
all’avversita» (p. 155).

L’incipit del percorso di be-
nessere € la consapevolezza di
aver bisogno di un aiuto serio, ef-
ficace, professionale, mettendo in
cantiere che ’alleanza terapeutica
che si andra ad instaurare richie-
dera impegno e non prestera il
fianco alla seduzione di promesse
miracolistiche.

Un utile ausilio € costituito da
una sorta di brevi pro-memoria
contenute nell’Appendice finale
“Mind the Takeaways”, cio¢ “At-
tenzioni alle conclusioni”. Presen-
ta sotto forma di brevi schemi:
“Tropi antipsichiatria e loro con-
futazione”, “Nove campanelli
d’allarme della pseudoscienza”,
“Tropi della medicina alternativa
e relative confutazioni”, “Tattiche
di propaganda della medicina al-

ternativa”, “Errori di pensiero
comuni” (bias cognitivi), “Falla-
cie logiche usate per promuovere
la medicina alternativa”, “Tratta-
menti pseudoscientifici inequivo-
cabili”?, “Come compilare un regi-
stro dei pensieri”, “Un assaggio di
trattamenti basati sull’evidenza”.

Dal punto di vista formale, il
merito dell’A. ¢ quello di rendere
semplice cid che & complesso e
tradurre concetti di spessore in
modalita chiare ed accessibili, an-
che utilizzando metafore e, talvol-
ta, un sano ed intelligente umori-
smo; dal punto di vista del merito
quello di aver affrontato un pro-
blema reale, averne rilevato la pe-
ricolosita ed aver fornito al lettore
validi strumenti di demistificazio-
ne

E evidente che non si tratta di
manualistica clinica, ma di un la-
voro rigoroso nella sostanza, ac-
cessibile nella forma, orientato ad
un pubblico colto, ma non specia-
lista.

Considerando il genere lettera-
rio, lo scopo che I’A. si prefigge e
lo stile chiaro, si tratta di un lavo-
ro pienamente riuscito.

Mauro Sessa



IL REFERAGGIO

La Rivista adotta dal 2018 la procedura di referaggio. Ogni scritto pro-
posto per la pubblicazione viene sottoposto alla valutazione previa da parte del
Comitato di Redazione e del Direttore. Tale giudizio preliminare verte su con-
gruenza del tema rispetto alla vocazione culturale della Rivista, sullo spessore
scientifico e sulla rispondenza del testo con le regole redazionali.

Successivamente lo scritto viene sottoposto ad ulteriore esame utiliz-
zando il sistema del referaggio “cieco” (blind peer review): lo scritto & inviato
in forma anonima dal Direttore della Rivista ad un revisore facente parte dei
referral. L’autore non conoscera mai il nome del revisore, che é tenuto al se-
greto. La segretezza dell’identita del revisore, che sussiste anche in caso di va-
lutazione positiva, garantisce la piena indipendenza di giudizio.

Unica eccezione alla procedura ha luogo laddove lo scritto provenga da
autore di sicuro prestigio e/o fama internazionale, nel cui caso il Direttore del-
la Rivista puo assumere la responsabilita della pubblicazione. I criteri della va-
lutazione di referaggio sono: a) correttezza metodologica; b) adeguatezza della
bibliografia; c) chiarezza espositiva e coerenza argomentativa; d) originalita e
contributo di novita apportato agli studi sull’argomento.

L’esito del referaggio puo portare all’accettazione dello scritto e con-
seguente sua pubblicazione; all’accettazione subordinata a modifiche miglio-
rative, sommariamente indicate dal revisore oppure alla non accettazione dello

scritto per la pubblicazione

205



